
 

1 
 

La Historia del Fundamentalismo Bíblico 
 

 

La historia del movimiento separatista en que nuestros 

antepasados lucharon fervientemente por la fe, junto con una 

evaluación y exhortación a mantener principios bíblicos de 

separación 
 

 

 

Calvin George 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

Publicaciones Literatura Bautista 

http://www.literaturabautista.com 
 



 

2 
 

La Historia del Fundamentalismo Bíblico 
 

Derecho de autor © 2026 Calvin George 
 

Edición 1.00 
 

 

 

 

 

Todos los derechos reservados. Ninguna parte de este libro puede ser reproducida en cualquier 

forma, excepto para la inclusión de citas breves en una crítica o en un artículo, sin permiso escrito 

del autor. El autor invita a los lectores a hacer preguntas y comentarios referentes a este libro. Se 

puede comunicar con él por medio de la página de contacto en literaturabautista.com. 

 

Están disponibles copias adicionales de este libro por correo. Para encontrar la información 

debida, vaya a: http://www.literaturabautista.com. También se puede solicitar el libro a través de 

amazon.com. 

 

 

Identificación de los personajes de la imagen de la portada 

 

  

1. R. A. Torrey (1856-1928) 

2. Robert Ketcham (1889-1978) 

3. Bob Jones, Sr. (1883-1968) 

4. Oliver B. Greene (1915-1976) 

5. John R. Rice (1895-1980) 

6. Billy Sunday (1862-1935) 

7. W. B. Riley (1861-1947) 

8. J. Gresham Machen (1881-1937) 

9. G. B. Vick (1901-1975) 

10. T. T. Shields (1873-1955) 

11. L. S. Chafer (1871-1952)  

12. J. Frank Norris (1877-1952) 

 

Imagen cortesía de Fundamentalist 

Journal. Usado con permiso. 



 

3 
 

Contenido 
 

Línea cronológica relacionada con el Fundamentalismo .............................................................. 6 

Introducción ................................................................................................................................. 9 

Capítulo 1 - La apostasía que motivó el movimiento fundamental ............................................. 11 

Capítulo 2 - ¿Qué fue el modernismo que provocó la reacción fundamentalista? ...................... 15 

Capítulo 3 - Carlos Spurgeon muestra el camino para el fundamentalismo venidero ................. 25 

Citas de Spurgeon contendiendo por la fe .............................................................................. 25 
Las medidas separatistas de Spurgeon .................................................................................... 27 

Capítulo 4 - El avivamiento que desató una sencilla reunión de oración .................................... 31 

Capítulo 5 - Las conferencias que destacaron los fundamentos de la fe ..................................... 34 

Las conferencias de Niágara ................................................................................................... 34 
Conferencias Bíblica y Profética Americana .......................................................................... 37 
Conferencias Bíblicas Winona Lake ...................................................................................... 37 
Conferencias Bíblicas Northfield ........................................................................................... 38 
Conferencias Sea Cliff............................................................................................................ 39 
Conferencias de la Asociación Mundial de Fundamentos Cristianos ..................................... 40 
Conexiones entre Spurgeon y las conferencias bíblicas.......................................................... 41 
La contribución de las conferencias al fundamentalismo ....................................................... 42 
Ejemplos de los expositores de las diversas conferencias ....................................................... 42 

Capítulo 6 - Los cinco fundamentos y la serie de libros  Los Fundamentos ............................... 45 

Serie de libros Los Fundamentos ............................................................................................ 46 

Capítulo 7 - El origen del término “fundamentalista” ................................................................ 52 

Capítulo 8 - El disparo que provocó la batalla en serio .............................................................. 57 

Capítulo 9 - El despertar de la conciencia separatista en el fundamentalismo ............................ 59 

Capítulo 10 - La separación en orden cronológica (1920-1947) ................................................. 62 

Capítulo 11 - Análisis de la transición a la separación ............................................................... 70 

Ejemplos de lo que sufrieron algunos fundamentalistas ......................................................... 71 

Capítulo 12 - La lucha por la ortodoxia y el control institucional de la  Convención Bautista  

del Norte..................................................................................................................................... 73 

Reacción pésima contra la apostasía ....................................................................................... 79 

Capítulo 13 - William Jennings Bryan y el “juicio del siglo” ..................................................... 81 

El trasfondo del juicio Scopes ................................................................................................ 81 

Capítulo 14 - El enigma de J. Frank Norris ................................................................................ 84 



Contenido 

4 

  

Análisis de sus victorias y fracasos .........................................................................................87 

Capítulo 15 - El fundamentalismo se divide y se forma el  movimiento neoevangélico .............90 

El contraste entre el movimiento evangélico moderno y el fundamentalismo ........................98 
Actitudes de los neoevangélicos .............................................................................................98 
Diferencias entre fundamentales y neoevangélicos ...............................................................100 

Capítulo 16 - Poniendo en práctica los principios de separación eclesiástica en la vida real ....102 

Sobre las invitaciones para ministrar en eventos públicos ....................................................103 
¿Cómo decidir si es correcto participar? ...............................................................................105 
Consideraciones prácticas y bíblicas en cuanto a la separación de la apostasía ....................107 
La base de unidad cristiana ...................................................................................................108 

Capítulo 17 - Áreas que no se deben descuidar al practicar la separación ................................110 

Capítulo 18 - El fundamentalismo y la obra social ...................................................................115 

Capítulo 19 - El movimiento ecuménico en contraste con el fundamentalismo ........................121 

El factor Billy Graham ..........................................................................................................122 
La seducción del movimiento ecuménico .............................................................................125 
La lógica bíblica de la separación .........................................................................................128 
Bosquejo de postura bíblica de separación............................................................................131 
Principios bíblicos versus evangelismo ecuménico...............................................................131 
Razones por no ser ecuménico ..............................................................................................131 

Capítulo 20 - Principios bíblicos de separación eclesiástica .....................................................133 

Capítulo 21 - La situación de otras denominaciones y convenciones........................................137 

Metodistas.............................................................................................................................137 
Hermanos Libres ...................................................................................................................138 
Convención Bautista del Sur .................................................................................................138 
Presbiterianos .......................................................................................................................139 
Pentecostales .........................................................................................................................139 
Iglesias sólidas sin afiliación denominacional ......................................................................140 

Capítulo 22 - El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de antiintelectualismo .................141 

La educación valorada en el fundamentalismo desde sus comienzos ....................................143 
Asuntos que enfrentan los seminarios ...................................................................................144 
Fundamentalistas intelectuales ..............................................................................................145 
Uno debe cuidarse de no perder el equilibrio ........................................................................146 
Fundamentalistas opinando sobre el intelectualismo ............................................................147 
Peligros y beneficios de la educación avanzada para seminaristas ........................................151 

Capítulo 23 - Autógrafos originales, traducciones de la Biblia  y los primeros  

fundamentalistas .......................................................................................................................157 

Capítulo 24 - Problemas en el fundamentalismo analizados .....................................................166 

Problemas en el fundamentalismo, mayormente del pasado .................................................175 

Capítulo 25 - ¿Se debe seguir utilizando la terminología “fundamentalista” y 

“fundamentalismo”? .................................................................................................................178 



Contenido 

5 

  

Capítulo 26 - El fundamentalismo en Latinoamérica ............................................................... 184 

Capítulo 27 - El movimiento bautista independiente ................................................................ 191 

Capítulo 28 - Conclusión .......................................................................................................... 195 

Bibliografía .............................................................................................................................. 196 

Apéndices ................................................................................................................................. 200 

El fundamentalismo desde el punto de vista bautista ............................................................ 200 
Modernismo y Fundamentalismo ......................................................................................... 207 
Los fundamentos de la fe cristiana ....................................................................................... 211 
Artículos de fe de la Conferencia Bíblica Niágara de 1878 .................................................. 219 
Lecciones históricas de la controversia entre los fundamentalistas y los modernistas .......... 221 
El ciclo de la apostasía ......................................................................................................... 222 
Excusas por transigir o acudir al conformismo ..................................................................... 223 
Interrogantes para asesorar la necesidad de la separación bíblica ......................................... 224 
Modernistas y Fundamentalistas .......................................................................................... 226 
Resolución de separación por fundamentalistas en 1958 ...................................................... 228 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

6 
 

Línea cronológica relacionada con el Fundamentalismo 

 

1850 - 1960 

 

1857 Inicio de reuniones de oración que da como resultado un gran avivamiento y es el precursor 

de las conferencias bíblicas. 

 

1859 Darwin publica el libro Sobre el Origen de las Especies, lo cual motiva aún más a los 

modernistas. 

 

1868 Se comienza un movimiento de conferencias con estudios profundos de las Escrituras que 

fue creciendo en asistencia, ubicaciones e influencia. 

 

1876 Se establece la conferencia bíblica Niágara. 

 

1878 Se publican las 14 doctrinas de la conferencia bíblica Niágara. 

 

1880 Se establece la conferencia Northfield del evangelista D. L. Moody. 

 

1887 Carlos Spurgeon arranca a su iglesia de la Unión Bautista debido a apostasía. 

 

1888 Se establece Seaside Bible Conference (Conferencia Bíblica Costera) que se convoca cada 

año en Nueva Jersey entre 1888 y 1893. 

 

1893 Charles A. Briggs es excomulgado de la Iglesia Presbiteriana por herejía. 

 

1896 Se establece la conferencia Winona Lake. 

 

1899 El inmigrante alemán Arno C. Gaebelein, escritor cristiano y colaborador de Scofield en su 

Biblia de referencias, se separa de la Iglesia Metodista Episcopal. 

 

1907 Se establece la Convención Bautista del Norte sin declaración doctrinal definitiva. 

 

1909 Se publica la Biblia de notas Scofield. 

 

1910 Una Asamblea General presbiteriana da un pronunciamiento de cinco fundamentos. 

 

1910 Se comienza la publicación de la serie de libros Los Fundamentos. 

 

1919 Se establece World’s Christian Fundamentals Association (Asociación Mundial de   

  Fundamentos Cristianos). 

 

1920 Curtis Lee Laws acuña el término “fundamentalista”. 

 

1922 Harry Emerson Fosdick predica el sermón más famoso de su carrera, “¿Ganarán los 

fundamentalistas?”, considerado el disparo que desató la batalla fundamentalista-

modernista. 

 



Línea cronológica relacionada con el Fundamentalismo 

7 

  

1923 Se forma Baptist Bible Union (Unión Bíblica Bautista) con T. T. Shields de Canadá como 

primer presidente. 

 

1923 Se publica el libro impactante Christianity and Liberalism por Machen, el cual fue una 

refutación intelectual y bíblica del modernismo. 

 

1923 Un grupo de 150 ministros presbiterianos liberales con una sede en Auburn, Nueva York, 

produce el Auburn Affirmation (Afirmación Auburn), el cual expresa dudas sobre varios 

fundamentos de la fe.  

 

1924 Se publica un artículo revelador en el cual un modernista confiesa que el Dios de los 

modernistas no es el mismo Dios de los fundamentalistas. 

 

1925 William Jennings Bryan gana “el juicio del siglo”, pero sufre la imagen pública del 

fundamentalismo debido a su débil desempeño bajo interrogatorio. 

 

1929 El desastre de Des Moines University, donde se demuestra que es prácticamente imposible 

rescatar a una institución que ha caído en apostasía. 

 

1930 Se establece Independent Fundamental Churches of America (Iglesias Fundamentales 

Independientes de América). 

 

1932 Se reorganiza la Unión Bíblica Bautista como General Association of Regular Baptist 

Churches (GARBC) y crece rápidamente con el impulso de muchas iglesias que se separan 

de la Convención Bautista del Norte. 

 

1933 La Independent Board For Presbyterian Foreign Missions (Junta Independiente para 

Misiones Presbiterianas al Extranjero) se establece en 1933 bajo la influencia de J. Gresham 

Machen y Carl McIntire. 

 

1936 Machen lidera la formación de la Presbyterian Church of America (Iglesia Presbiteriana de 

América).  

 

1937 Bible Presbyterian Church (Iglesia Presbiteriana Bíblica) se constituye en 1937 por varios 

hombres, entre los cuales predomina Carl McIntire. 

 

1939 Un grupo de pastores se separa de los metodistas y forman Bible Protestant Church (Iglesia 

Protestante Bíblica), conocida ahora como Fellowship of Fundamental Bible Churches 

(Fraternidad de Iglesias Bíblicas Fundamentales).  

 

1941 Se establece el American Council of Christian Churches (Consejo Americano de Iglesias 

Cristianas) bajo el liderazgo de Carl McIntire. 

 

1942 Se forma el National Association of Evangelicals (Asociación Nacional de Evangélicos), 

que pronto ocasiona división, resultando en fundamentalistas por un lado y neoevangélicos 

por otro. 

 

1943 Se establece el movimiento conservador bautista, que por la mayoría de su existencia se 

conoce, empezando en 1947, como The Conservative Baptist Association of America. 

 



Línea cronológica relacionada con el Fundamentalismo 

8 

  

1946 Se establece la Iglesia Evangélica Metodista, una denominación separatista. 

 

1950 Se forma Baptist Bible Fellowship International (Compañerismo Bíblico Bautista 

Internacional) debido a desacuerdos de algunos líderes con J. Frank Norris. Establecen 

Baptist Bible College, el cual sostiene un crecimiento increíble en poco tiempo. En 1975, 

su liderazgo afirmaría que era “indiscutiblemente el colegio bíblico más grande del 

mundo”. 

 

1957 Billy Graham se aparta de su trasfondo fundamentalista y permite la participación de líderes 

apóstatas en su cruzada de Nueva York, y comienza la pérdida del respaldo de 

fundamentalistas. 

 

1958 Resolución de separación por fundamentalistas encabezada por John R. Rice y Bob Jones.



 

9 
 

Introducción 

En esta obra se comparte la historia del movimiento en el cual nuestros antepasados lucharon 

fervientemente por la fe una vez dada a los santos. Muchos bautistas y muchos protestantes 

conservadores comenzaron a llamarse a sí mismos no solo evangélicos, conservadores o creyentes 

ortodoxos, sino fundamentalistas, tal como surgió el término en 1920. No es justo que estos 

valientes soldados de la cruz queden en el olvido, y que no se reconozca su contribución y su 

arduo sacrificio. 

A través de las edades siempre ha habido creyentes dispuestos a contender ardientemente por 

la fe. En algunos casos pagaron el precio más elevado —la muerte como mártir. En algunas etapas 

de la historia de la iglesia quizás solo hubo un pequeño remanente dispuesto a contender 

ardientemente por la fe, pero les debemos una deuda de gratitud por pagar el precio para que hoy, 

muchos siglos después, disfrutemos sana doctrina. 

Sin conocer la historia del fundamentalismo bíblico, permanecemos aislados del pasado. La 

ignorancia de la historia del movimiento puede además conducir a falsos conceptos acerca de qué 

es el fundamentalismo, ambos dentro y fuera del movimiento. El siguiente historiador describe 

cómo otros han torcido su significado: 

El fundamentalismo a menudo ha sido criticado, difamado y caricaturizado en la perspectiva 
más negativa. James Barr, un prominente teólogo británico, afirma: “Ahora el 
fundamentalismo es una mala palabra: a las personas a las que se les aplica no les gusta que 

se les llame así. A menudo se considera un término hostil y oprobioso, que sugiere estrechez, 
intolerancia, oscurantismo y sectarismo” (Fundamentalism, p. 2). Martin E. Marty, teólogo 

de la Universidad de Chicago, confunde el fundamentalismo estadounidense con el 
fundamentalismo fanático del ayatolá en Irán. Da a entender que todos los movimientos 
religiosos militantes del mundo tienen un denominador común: el fanatismo. Él percibe que 

estos movimientos “fundamentalistas” buscan “alejar al diablo, a los sahs en el extranjero o a 
los humanistas en casa”. Los medios de comunicación han recogido la evaluación de Marty y 
han caricaturizado el resurgimiento del movimiento fundamentalista como nada más que un 

fanatismo religioso que producirá el irracionalismo violento de Irán. Todos, desde Jim Jones 
hasta los manipuladores de serpientes en lugares rurales subdesarrollados, han sido 
identificados como fundamentalistas. Este constante aluvión de simbolismo de los medios de 

comunicación ha empañado la imagen pública del fundamentalismo. Para dejar las cosas 

claras, uno debe comprender las raíces históricas de este movimiento.1 

No debemos conformarnos con que los enemigos del movimiento cuenten la historia del 

fundamentalismo repleto de sus intentos de representar falsamente sus motivos, historia y base 

bíblica. Del mismo modo, sería un error escribir una historia totalmente laudatoria, esforzándose 

a ocultar sus problemas, impidiendo que otros aprendan de esos mismos errores y los eviten. Por 

tanto, habrá casos de autocrítica en este volumen, pero con el espíritu debido. 

Se ha hecho un esfuerzo en esta obra de traducir porciones de fuentes primarias de los escritos 

tempranos del fundamentalismo. Uno de los valores de leer con atención los documentos 

primarios de la historia es que ayuda a prevenir distorsiones que son contraproducentes en la 

argumentación y en la comprensión del pasado. 

Para algunos, quizás parezca aburrido hablar de tantos lugares, nombres, fechas y 

acontecimientos del pasado. Uno podría llegar a pensar: “¿Qué importa lo que ocurrió hace cien 

años?”. Considere, sin embargo, lo siguiente: 

 

1. La historia nos puede ayudar a reconocer que tenemos una herencia gloriosa en el 

fundamentalismo. Otros dieron de su sudor, lágrimas y ofrendas para que hoy disfrutemos 

 
1  Dobson, Edward. In Search of Unity. Nashville: Thomas Nelson, 1985, pp. 31-32. 



Introducción 

10 

  

lo que tenemos. 

2. Si los fundamentales actuales desconocen la historia del fundamentalismo, la siguiente 

generación está en gran riesgo de despreciarlo y abandonarlo. 

3. Podemos ver cuán bíblico ha sido el movimiento por examinar sus escritos doctrinales 

históricos. 

4. Podemos reconocer debilidades y señalar errores que no debemos repetir. 

5. Al estudiar fuentes primarias, se puede reconocer si por cierto continuamos o no con las 

mismas creencias fundamentales como la primera generación de fundamentalistas. 

6. Ignorar la historia sólo sirve para distanciar aún más a los fundamentales de sus raíces. 

 

Se ha recurrido a la traducción de numeroso material en esta obra, dado que en algunos casos son 

fuentes primarias que posiblemente no estaban disponibles en español anteriormente. Otro motivo 

es que el tema de la historia del fundamentalismo solo ha sido un interés, pero no una especialidad 

de este servidor. No siempre se tradujo cada párrafo de las fuentes primarias, debido a (1) casos 

de desvíos del tema; (2) porciones redundantes; (3) para permitir brevedad, y así no probar la 

paciencia del lector típico. Se recurrió al uso de elipsis (…) para indicar dónde hubo omisiones. 

En algunos casos, las traducciones aparecen entre los apéndices para permitir una narrativa más 

fluida. 

Una comprensión histórica acompañada de citas de escritos de la época es útil, ya que nos 

permite ver cómo otros llegaron a adoptar las posturas que sostuvieron. 

La intención de este libro ha sido cubrir la historia del fundamentalismo hasta 1960, 

aproximadamente, con algunas excepciones posteriores a esa fecha. Sin embargo, se usarán 

algunas anécdotas de la era posterior a 1960 para ayudar a ilustrar algunos principios, tal como el 

análisis del ecumenismo de Billy Graham, lo cual cubre una etapa más amplia. Hay entre nosotros 

los que vivieron la etapa desde 1960 hasta la actualidad, y pueden relatarnos los eventos 

correspondientes. Contar la historia involucra la mención de nombres, y en ocasiones requiere 

emitir un juicio de valor acerca de ellos. Hay opiniones fuertes y heridas frescas que aún no se 

han curado relacionadas con los que han marcado la historia más reciente en el fundamentalismo, 

y por tanto, el enfoque es mayormente hasta 1960. 

Varios hispanos escribieron acerca del movimiento en español, y tomaremos en cuenta su 

perspectiva valiosa.  

En algunos casos, instituciones tratadas en este volumen que una vez fueron baluartes del 

fundamentalismo ya no andan por el mismo sendero. En algunos casos, este libro no informa de 

su estatus actual, dado que la intención ha sido cubrir la historia del fundamentalismo hasta el año 

1960 solamente. Aunque es lamentable si alguna institución ya no sigue por los antiguos senderos 

en la actualidad, el hecho de que una vez fue grandemente usada por Dios es motivo de glorificar 

a Dios. Hay veces que la mano de Dios está sobre una institución por tan solo una temporada, 

bajo ciertos líderes, durante la cual experimentan sus momentos de gloria. 

Algunos de nuestra generación parecen desear un modelo del pasado o del presente para seguir 

en su totalidad; sin embargo, esto no es posible. Solo podemos seguir el ejemplo de otros con 

límites. Cristo es nuestro ejemplo supremo, y toda conducta, actitud, filosofía y creencia debe 

pasarse por el filtro de la Palabra de Dios. 

¡La entrega y osadía de estos soldados de la cruz no debe quedar en el olvido!



 

11 
 

Capítulo 1 - La apostasía que motivó el movimiento fundamental 
 

A pesar de los logros de la Reforma protestante, liderado mayormente por Martín Lutero al 

principio, varios factores llevaron al mundo religioso a la apostasía. Está más allá del alcance de 

este estudio detallar los pormenores de todo cuanto sucedió, pero se compartirán algunos hechos 

destacados.  

A partir del siglo XVII, las filosofías e ideales de la Ilustración amenazaron la autoridad y la 

autenticidad de la Palabra de Dios. 

 
La Ilustración o Iluminación fue un movimiento filosófico marcado por el cuestionamiento 
de las doctrinas y valores tradicionales que habían sido enseñados y practicados por el mundo 

católico romano durante más de mil años. Se caracterizó por un énfasis en la persona 
individual, el progreso humano a través de la ciencia y el uso libre de la razón.2 

 
Con la llegada de la Reforma y el Renacimiento, arribó además un nuevo espíritu de 
independencia y libertad de pensamiento, lo cual, por supuesto, es digno de elogio. Sin 
embargo, la filosofía dejó de ser la sierva de la religión cristiana. En lugar de defenderla 

dogmáticamente, se convirtió en su oponente ...3 

 

En 1748 David Hume escribió su famoso ensayo “Milagros” que cuestionaba la credibilidad de 

eventos milagrosos en la Biblia. También los escritos del agnóstico francés Voltaire (1694-1778) 

ejemplificaban los ataques al cristianismo de su época. Refiriéndose al libro de Hechos, Voltaire 

lo menosprecia de la siguiente manera: 

 
... otros mil dicen que este libro está lleno de mentiras, milagros ridículos, historias torpes, 
anacronismos y contradicciones, como todos los demás libros judíos antiguos.4 

 

El filósofo y teólogo alemán Friedrich Schleiermacher (1768-1834) llegó a ser conocido como “el 

padre de la teología moderna”. Sus ideas se pueden resumir en que cuestionaba y negaba la 

inspiración y el carácter sobrenatural de la Biblia. 

El filósofo alemán Friedrich Nietzsche publicó en 1882 un libro que contenía una narración 

ficticia en la que fantaseaba con la muerte de Dios: 

 
¿No oímos el ruido de los sepultureros que entierran a Dios? ¿No olemos la putrefacción 
divina? —¡Pues hasta los dioses se pudren! ¡Dios ha muerto! ¡Dios sigue muerto!5 

 

En 1859, Carlos Darwin publicó su libro El Origen de las Especies, en el que enseñó que no 

fuimos creados a imagen de Dios, sino que evolucionamos progresivamente a partir de ancestros 

animales. Los historiadores Bradley Longfield y Carlos Jiménez articulan magistralmente el 

conflicto religioso que resultó de esta proposición: 

 
El pensamiento de la evolución estaba en conflicto con las Escrituras en punto tras punto: 

Darwin pretendió la vida en la tierra; la Biblia reveló la fuente de la vida. Darwin enfatizó la 
similitud del hombre con la bestia; la Biblia enfatizó el reflejo de Dios en el hombre. Las 
enseñanzas de Darwin llevaron a la guerra; la Biblia reveló al Príncipe de Paz. Darwin colocó 

 
2  Miles, Herbert J. The Evangelical Dilemma. Dallas: Criterion Publications, 1987, p. 29. 
3  Smith, Wilbur. Therefore Stand. Boston: W. A. Wilde, 1949, p. 8. 
4  Voltaire. God and Human Beings. Amherst, New York: Prometheus Books, 2010, p. 113. 
5  Nietzsche, Friedrich Wilhelm. The Complete Works of Friedrich Nietzsche. Vol. 10. New York: Macmillan, 

1910, p. 168. 



La apostasía que motivó el movimiento fundamental 

12 

  

a Dios muy lejos; la Biblia puso a Dios al alcance de la mano. Darwin no dio razón por la 
vida; la Biblia ofrecía un propósito y la promesa de una vida abundante aquí y en el más allá. 
Al contradecir la Biblia, la evolución socavó el cristianismo y la esperanza de la civilización 

cristiana.6 

 
Un concepto que amenazaba hacer insostenible el cristianismo para la mente bien informada, 

fue la obra de Carlos Darwin (1809-1882) titulada Del Origen de las Especies por Medio de 
la Selección Natural. Parecía que la teoría de la evolución dejaría anticuado el relato bíblico 
de la creación y arrojaría dudas sobre la integridad de toda la Biblia. De acuerdo con eso, no 

sería necesario creer en Dios. Con esta idea de la evolución progresiva, el hombre era un 
eslabón más en la cadena de los seres vivientes. Era un miembro del reino animal, aunque 
claro, estaba mucho más evolucionado que los demás. El concepto de la creación que exponía 

Darwin no era un acto especial realizado por un Dios inteligente y amoroso, sino una lucha 
eterna entre las especies, siendo las sobrevivientes las más aptas o las más fuertes. La idea de 

la evolución trajo como consecuencia la esperanza de que el hombre poco a poco se podía 
superar por sus propios esfuerzos. Muchos se suscribían al concepto de que, con cada nueva 
invención y avance de la tecnología, había un progreso. La consigna era “adelante hacia un 

porvenir cada vez más glorioso”.7 

 
Los descubrimientos de la ciencia tuvieron por resultado un ataque contra la fe. La astronomía 

y la geología desacreditaban la cronología que el erudito arzobispo Ussher había formulado. 
Éste había puesto la fecha de la creación en el año 4004 a. C. Para algunos lectores de la 
Biblia, ésta había perdido credibilidad. Muchos científicos cristianos repudiaban la fe o creían 

que era de poca importancia. Como resultado, la religión, que había sido una fuerza tan 
poderosa en la vida del hombre, llegó a perder la confianza de los hombres cultos. La 
ortodoxia se encontraba en crisis.8 

 

A continuación, el historiador Larry Pettegrew aporta un ejemplo de la enseñanza liberal que se 

estaba impartiendo durante esta época: 

 
Julius Wellhausen (1844-1918) también fue influyente en la teología alemana del siglo XIX. 
Wellhausen popularizó el enfoque crítico del Antiguo Testamento, a veces llamado teoría 

JEDP. Según Wellhausen, los escritores del Antiguo Testamento no fueron hombres bíblicos 
como Moisés, Josué e Isaías; más bien, los escritores eran muchos hombres diferentes que, de 
hecho, tenían ideas contradictorias. Wellhausen enseñó que los milagros no ocurrieron, sino 

que eran producto de supersticiones primitivas. Las porciones proféticas de la Biblia se 
escribieron después de que sucedieron los acontecimientos y no antes.9 

 

La inspiración e inerrancia de la Biblia como originalmente dada fue objeto de ataques en círculos 

religiosos con una frecuencia alarmante. Cuando desaparece la enseñanza de la inerrancia bíblica, 

se abre una pequeña grieta en la presa, y si no se cierra, la presa acabará derrumbándose. Ese 

colapso puede llevar a dudar de la historia de la creación de Dios en seis días, el diluvio de Noé, 

la historia de Jonás, etc. Esto dio lugar a la enseñanza del método histórico-crítico de estudio de 

la Biblia (la alta crítica). ¿Qué enseña la alta crítica? La siguiente cita advirtiendo de la crítica 

bíblica destructiva proviene de un teólogo holandés conservador: 

 
6  Longfield, Bradley J. The Presbyterian Controversy: Fundamentalists, Modernists, and Moderates. New York: 

Oxford University Press, 1991, pp. 56-57. 
7  Jiménez R., Carlos. Crisis en la Teología Contemporánea. Miami, FL: Editorial Vida, 1994, págs. 31-32. 
8  Ibid., p. 32. 
9  Pettegrew, Larry Dean. The Historical and Theological Contributions of the Niagara Bible Conference to 

American Fundamentalism. Doctoral Dissertation, Dallas Theological Seminary, 1976, pp. 6-7. 



La apostasía que motivó el movimiento fundamental 

13 

  

 
...que la crítica bíblica actual es destructiva para los intereses de la iglesia del Dios vivo, ya 
que revoca su teología, la priva de la Biblia y destruye su libertad en Cristo. Presten atención, 
pues, en el desarrollo de estas tres proposiciones, demostraré que la crítica bíblica, tal como 

se practica hoy en día en casi todas las universidades protestantes del continente europeo, debe 
resultar en la destrucción total de la teología; que no puede continuar sin privar a la iglesia de 

las Sagradas Escrituras; y que debe terminar entregándola, completamente indefensa, a los 
brazos de lo más insoportable...10 

 

El historiador Ian Murray explica la forma de pensar que condujo al liberalismo teológico del 

siglo XIX: 
 
En muchas esferas del conocimiento, el siglo XIX fue testigo de avances espectaculares: en 

la ciencia, la filosofía, los idiomas y la historia parecía haber un renacimiento del aprendizaje 
y una nueva preocupación por la precisión y el progreso. En este esfuerzo por avanzar, se 

cuestionaron los conceptos tradicionales, se examinaron críticamente las fuentes antiguas y se 
lograron avances genuinos. Pero si en todas estas esferas eran posibles los avances, entonces, 
¿por qué el conocimiento espiritual del hombre debería ser estático? ¿Qué ganancias podría 

obtener el cristianismo si la iglesia estuviera dispuesta a adoptar una actitud menos rígida y 
menos crítica hacia el contenido de las Escrituras? De hecho, ¿no era esencial un nuevo 
enfoque para la interpretación de las Escrituras y una nueva definición de su inspiración para 

que el cristianismo no perdiera el contacto con la marcha hacia delante de la ciencia? ¿Y no 
sería posible que algunos de los aspectos “más duros” de la Escritura, aspectos que ya estaban 

recibiendo un énfasis decreciente en la predicación, pudieran explicarse con mayor facilidad 
si la antigua perspectiva que los justificaba con referencia al carácter de Dios fuera 
abandonada?11 

 

¡Ni las palas de miles de arqueólogos a lo largo de los siglos han desacreditado la verdad de las 

Escrituras, ni la tierra removida ha demostrado la falsedad de la Biblia! 

Para más información acerca del método histórico-crítico de estudio de la Biblia, véase “El 

método histórico-crítico de estudio: el enemigo de la infalibilidad de la Biblia en los seminarios”12 

por el autor de la presente obra. 

 

 

 

 

 
10  Kuyper, Abraham. “The Biblical Criticism of the Present Day” The Bibliotheca Sacra. July, 1904, p. 410. 
11  Murray, Ian. The Forgotten Spurgeon. Carlisle, PA: The Banner of Truth Trust, 2nd ed., 1973, pp. 139-140. 
12   https://www.literaturabautista.com/el-metodo-historico-critico-de-estudio-el-enemigo-de-la-infalibilidad-de-

la-biblia-en-los-seminarios/ 



La apostasía que motivó el movimiento fundamental 

14 

  

 

 

 

 

 

                          Gráfico adaptado y traducido de la revista cristiana Moody Monthly de 1920 



 

15 
 

Capítulo 2 - ¿Qué fue el modernismo que provocó la reacción 

fundamentalista?  
 

A mediados del siglo XIX, el cristianismo estaba al borde de un movimiento que alteraría 

radicalmente las creencias teológicas de los que cayeran en sus garras. Este movimiento consistía 

de un liberalismo teológico que llegó a ser conocido como modernismo. 

Esta escuela nació bajo el amparo de la alta crítica. Estos factores (y otros no mencionados) 

cubiertos en el capítulo previo condujeron al movimiento religioso conocido como el 

modernismo, lo cual es sinónimo de teología liberal. El modernismo no era una denominación u 

organización. Fue una serie de creencias teológicas apóstatas que se infiltraron lentamente en las 

diversas denominaciones e iglesias que habían sido sanas en doctrinas elementales por siglos. La 

reacción y resistencia al modernismo por los que eran bíblicos y conservadores en la gran mayoría 

de su teología dio como resultado el movimiento que en 1920 recibió el nombre 

“fundamentalismo”.  

Para entender el origen del fundamentalismo, hace falta entender la creencia apóstata que lo 

provocó, la cual se conoce como modernismo. Para entender lo que algo es, es bueno examinar lo 

que no es.   

El modernismo no se refiere en nada a la tecnología o al antitradicionalismo cultural, sino a la 

teología. Para entender cómo llegó a aparecer el modernismo, es necesario tomar en cuenta ciertos 

acontecimientos y desarrollos que le precedieron 

El modernismo se originó mayormente en Europa. En el siglo XIX, los seminarios europeos, 

especialmente los alemanes, comenzaron a sintetizar las ideas de la Ilustración y otras tendencias 

modernas con la teología. En el siglo XIX, la práctica era de enviar a los estudiosos de teología 

más inteligentes y prometedores a Europa para estudios avanzados. Naturalmente, regresaron con 

gran deseo de implementar estas últimas grandes ideas en las iglesias y seminarios 

estadounidenses. Hay una cierta verdad en el dicho: “Como marcha el seminario, así marchará la 

iglesia”. Los seminarios y la maquinaria denominacional que los modernistas llegaron a dominar 

se convirtieron en semilleros de evolución y teología liberal. 
 
De igual manera, algunas de las grandes denominaciones evangélicas fueron instrumentos 

poderosos para difundir el evangelio en el siglo XIX, pero descuidaron la sana doctrina. 
Entraron a ellas profesores de orientación liberal en sus seminarios y sembraron la cizaña. 
Ahora estas iglesias están desprovistas de fervor. Se ven estériles y aun apóstatas.13 

 

¿Qué enseña el modernismo? El siguiente autor da un resumen contrastándolo con la Biblia: 

 
La Biblia afirma ser un libro sobrenatural. El modernista niega esto. Es como cualquier otro 

libro. 
La cristiandad afirma ser una revelación especial de Dios. El modernista niega esto. La 

cristiandad es solamente una de las grandes familias de religiones. 
La Biblia declara que Dios creó al hombre en su propia imagen. El modernista niega esto. 

Él afirma que el hombre vino de los animales. 

La Biblia enseña que el hombre es una criatura caída. El modernista niega la caída y afirma 
que el hombre dejado a sí mismo ha estado elevándose constantemente en lo moral y 
espiritual. 

La Biblia enseña que los profetas predijeron acontecimientos futuros. El modernista niega 
esto. Ellos no sabían nada del futuro. 

 
13  Jiménez R., Carlos. Crisis en la Teología Contemporánea. Miami, FL: Editorial Vida, 1994, p. 10. 



¿Qué fue el modernismo que provocó la reacción fundamentalista? 

16 

  

La cristiandad es demostrada ser de Dios por los signos y milagros que la Biblia contiene. 
El modernista niega esto. Él quiere que creamos que estos milagros son solo mitos, leyendas 
y alegorías. 

La Biblia nos enseña la pura e inexpresablemente bella historia del nacimiento virginal. El 
modernista niega esto y lo hace un mito degradado. 

La Biblia enseña la deidad de nuestro Señor. El modernista niega esto y declara que 

Jesucristo fue solo un hombre. 
La Biblia enseña la expiación vicaria de Cristo. El modernista niega esto y declara que no 

hubo nada sustitutivo en la muerte de nuestro Señor. 

La Biblia enseña el nuevo nacimiento. El modernista niega que hay semejante cosa. 
La Biblia enseña el retorno personal de nuestro Señor. El modernista rechaza esto. 

Para el creyente, Jesucristo es “mi Señor y mi Dios”, “la plenitud de Aquel que todo lo 
llena en todo”. El modernista llena el mundo con el grito desesperado: “se han llevado a mi 
Señor, y no sé dónde le han puesto”.14 

 

Repetimos que en la teología, el liberalismo teológico es considerado un término sinónimo con el 

modernismo. En su libro Crisis en la Teología Contemporánea, Carlos R. Jiménez resalta las 

creencias del liberalismo teológico bajo el encabezamiento “El liberalismo y su pensamiento 

teológico”: 

 
3.6.1. La Biblia 

Los liberales estaban de acuerdo en reconocer que la Biblia es un libro de grandes 
enseñanzas, pero que no es una revelación infalible de Dios. Contiene supersticiones y mitos. 
Tiene la inspiración que tiene cualquier literatura elevada. La interpretación de la Biblia se 

subordina a la opinión religiosa individual de uno mismo. No es tanto lo que es o dice el 
Evangelio según San Mateo o Lucas, sino lo que uno interpreta en él. La Biblia registra la 
búsqueda de Dios por el hombre, más bien que una revelación de Dios. 

3.6.2. Dios 
Algunos liberales creían que Dios es una persona, pero otros lo negaban. Todos estaban de 

acuerdo en decir que Dios es una fuerza del bien que ama a todos. Dios no es trino. Ellos 

exponían la idea de la inmanencia de Dios, o sea que Dios satura el universo. Aunque Dios y 
el mundo no son idénticos, Dios se limita a actuar a través de la naturaleza. Si esta idea se 

lleva a un extremo, llega a ser panteísmo, o sea, que Dios es todo lo que el mundo es, y el 
mundo es Dios. En cambio, la doctrina de la trascendencia significa que Dios tiene una 
existencia independiente del mundo. Dios es “más verdaderamente conocido en Cristo, pero 

su revelación no es distinta en especie de todo otro conocimiento de Dios”. Los liberales 
estaban de acuerdo con Kant y Schleiermacher, en que la revelación viene de adentro y la 
experiencia religiosa se halla “en la mente y la conciencia, más que en alguna voz especial de 

afuera”. 
3.6.3. Los milagros 

Para los liberales no hay lugar para los milagros, pues serían intrusiones en el orden natural 
o violaciones de las leyes naturales creadas por Dios. Les gustaba la teoría de la evolución 
porque se prestaba para decir que Dios, a través de la naturaleza, va mejorando tanto el reino 

animal como la humanidad. Toda la naturaleza es una revelación divina. 
3.6.4. La persona de Jesucristo 

El liberalismo distingue entre el “Jesús histórico” y “el Cristo de los credos”. Según los 

liberales, las especulaciones metafísicas del apóstol Pablo oscurecen y aun pervierten “la 
majestad y sencillez del evangelio”. Debemos volver al Cristo humano de los evangelios 

sinópticos. Advierte el liberal Harnack: “No debemos tropezar en asuntos tales como 
milagros, la creencia en demonios, o en el elemento apocalíptico (es decir, la creencia en que 

 
14  Campbell, John L. The Bible Under Fire. Joplin, MO: College Press, 1928, pp. 115-117. 



¿Qué fue el modernismo que provocó la reacción fundamentalista? 

17 

  

está cercano el fin catastrófico del mundo).” Estas son cosas que pertenecen a la época en que 
fueron escritos los evangelios, pero no presentan la esencia del evangelio. 

La verdadera religión no se refiere a Jesucristo, sino que consiste en la fe del Maestro y sus 

enseñanzas. Él fue el primer cristiano, un hombre que vivía continuamente en la presencia de 
Dios. 
3.6.5. El hombre y el pecado 

Según Harnack, el mensaje de Jesucristo fue que Dios es Padre de todos los hombres y el 
alma humana tiene valor infinito. Dentro de toda persona hay una “chispa divina”, idea 
insinuada por la filosofía de Kant. Aunque el hombre tiene algo de la naturaleza de Dios, debe 

desarrollarla. Hay que mirar adentro para encontrar a Dios. 
El hombre no ha caído, ni tampoco hereda la culpa del pecado original. Sí existe el pecado, 

pero se atribuye a “impulsos de la naturaleza animal del hombre”, una fase inevitable en el 
proceso evolutivo. No se necesita una expiación por el pecado, pues Dios perdona 
generosamente. El hombre es capaz de obedecer a Dios sin recibir ayuda sobrenatural. 

La vida futura se interpreta como “inmortalidad del espíritu”, más que “resurrección del 
cuerpo”. El concepto del infierno es “inmoral”. Al ser un Padre bondadoso, Dios no enviaría 
sus hijos al infierno; los castigos de Dios “tienen siempre un propósito correctivo, nunca 

vengativo o retributivo”. 
3.6.6. El reino de Dios y su advenimiento 

Los liberales quitaron toda dimensión escatológica del concepto bíblico del “reino de 
Dios”. No se refiere a algo que llegará por la segunda venida de Cristo, sino al “advenimiento 
del gobierno de Dios a los corazones humanos”. Se refiere a la “calidad ética y espiritual de 

la vida de Jesús”. 
Además, es algo social más que individual. La teología liberal incorporaba el énfasis de 

Schleiermacher y Ritschl sobre la naturaleza social o corporativa de la vida cristiana; 

recalcaba la teología de los valores, del “carácter absolutamente ético del evangelio”, 
elaborada por Ritschl. No se preocupaba tanto de los pecados individuales, como de la 
injusticia social. 

Los liberales tenían gran optimismo respecto al hombre y su futuro. Puesto que el hombre 
es bueno y capaz de desarrollarse moralmente, él por sí solo podrá solucionar sus problemas. 

El uso de la teoría de la evolución en la interpretación de la historia, los adelantos políticos e 
industriales del siglo XIX y los logros por medio del método científico, todo parecía indicar 
que la lucha contra la naturaleza y las guerras entre naciones pronto terminarían en un triunfo 

final. Era inminente la época en que los hombres podrían vivir en armonía y libres de 
necesidad física. Así sería la venida del reino de Dios según esos señores.15 

 

Los modernistas, además de algunos evangélicos, tenían la idea de que se podía seguir mejorando 

la sociedad por reformas morales y políticas hasta al fin allegarse al reino de Dios por medio de 

un evangelio social. Esto coincide con la postura posmilenialista. Los racionalistas alemanes 

creían que el razonamiento humano era la fuente primordial del conocimiento teológico. 

Lo siguiente es una descripción de las grandes diferencias entre el modernismo y el 

fundamentalismo de una fuente modernista, la cual demuestra que no se han exagerado las 

diferencias: 

 
... las diferencias entre el fundamentalismo y el modernismo no son meras diferencias 
superficiales, que pueden ser amablemente apartadas o ignoradas, sino que son diferencias 
fundamentales, diferencias estructurales, que ascienden en su desemejanza radical casi a las 

diferencias entre dos religiones distintas. El hecho de que tanto los grupos modernistas como 
los fundamentalistas se llamen cristianos, ambos deriven sus estándares teológicos de la 
tradición histórica de la iglesia cristiana, y ambos estén protegidos bajo los techos de las 

 
15  Jiménez R., Carlos. Crisis en la Teología Contemporánea. Miami, FL: Editorial Vida, 1994, págs. 33-35. 



¿Qué fue el modernismo que provocó la reacción fundamentalista? 

18 

  

mismas instituciones eclesiásticas establecidas, no debería cegar a nadie ante la profunda 
disparidad que caracteriza no solo sus respectivos procesos intelectuales, sino sus metas 
objetivas e incluso sus experiencias espirituales. Dos visiones del mundo, dos ideales morales, 

dos conjuntos de actitudes personales han chocado, y es un caso de inteligencia de avestruz 
negar y evadir ciegamente el carácter inquisitivo y serio del problema. El cristianismo, según 
el fundamentalismo, es una religión. El cristianismo, según el modernismo, es otra religión. 

... Hay aquí un choque tan profundo y tan sombrío como el que existe entre el cristianismo y 
el confucianismo. Las palabras amables no pueden ocultar las diferencias. Puede cantarse el 
himno “Bendito sea el lazo que nos une” hasta el día del juicio final, pero no puede unir estos 

dos mundos. El Dios del fundamentalista es uno; el Dios del modernista es otro. El Cristo del 
fundamentalista es uno; el Cristo del modernista es otro. La Biblia del fundamentalismo es 

una; la Biblia del modernismo es otra. La iglesia, el reino, la salvación, la consumación de 
todas las cosas, son una cosa para los fundamentalistas y otra cosa para los modernistas.16 

 

Basado en las creencias de los mismos modernistas, los siguientes escritores bíblicos llegan a una 

conclusión lógica e inevitable: 
 
Los modernistas no son cristianos. No creen las cosas que harían cristiano a un hombre. 

Algunos de ellos pueden ser caballeros educados, pero no todos. Sin embargo, los caballeros 
educados no son todos y siempre cristianos. Los modernistas están en contra de la Biblia, 

contra el Cristo de la Biblia, contra la sangre y el plan de salvación que propone la Biblia.17 
 
Entre el cristianismo y el modernismo … hay dos puntos de vista del pecado, dos caminos de 

salvación, dos interpretaciones de la cruz, dos estimaciones de Jesucristo, dos actitudes de fe 
en Cristo, dos puntos de vista de las Escrituras y dos esperanzas futuras.18 
 

Dos religiones, tan diferentes que si una es verdadera, la otra debe ser falsa, coexisten dentro 
de los confines del protestantismo. Si estas dos religiones se hubieran desarrollado 
independientemente, a nadie se le ocurriría combinarlas.19 

 

Otro autor fundamental da un resumen de la creencia modernista en contraste con la Biblia: 
 

La antigua fe dice: “La Biblia es la Palabra de Dios. El Libro juzga al hombre.” La teología 
modernista dice: “La Biblia contiene la Palabra de Dios. El hombre juzga el Libro”. 

La antigua fe: “Jesucristo es el Hijo de Dios en un sentido en el que ningún otro lo es”. La 

teología modernista: “Jesucristo es el Hijo de Dios en el sentido en que lo son todos los 
hombres”.  

La antigua fe: “El nacimiento de Jesús fue sobrenatural”.  La teología modernista: “El 
nacimiento de Jesús fue natural.”  

La antigua fe: “La muerte de Jesús fue expiatoria”. La teología modernista: “La muerte de 

Jesús fue ejemplar”.  
La antigua fe: “El hombre es el producto de la creación”. La teología modernista: “El 

hombre es producto de la evolución”.  

La antigua fe: “El hombre es un pecador, caído de la justicia original, separado de la gracia 
redentora de Dios y está irremediablemente perdido”. La teología modernista: “El hombre es 

 
16   “Fundamentalism and Modernism: Two Religions” Christian Century. January 3, 1924, pp. 5-6. 
17  Bauder, Kevin & Delnay, Robert. One in Hope and Doctrine: Origins of Baptist Fundamentalism 1870-1950. 

Schaumburg, IL: Regular Baptist Books, 2014, p. 128. 
18  Howard, Jr., Philip E. “Unashamed Fundamentalists: A review of the recent history of Fundamentalism” The 

Sunday School Times. May 26, 1945, pp. 3-5. 
19  Stowell, Joseph M. Background and History of the General Association of Regular Baptist Churches. Hayward, 

CA: Gospel Tracts Unlimited, 4th ed., 1949, p. 3. Es cita de Rollin Lynde Hartt. 



¿Qué fue el modernismo que provocó la reacción fundamentalista? 

19 

  

la víctima desafortunada de su ambiente, pero a través de la cultura propia puede hacer el 
bien”.  

La antigua fe: “El hombre es justificado por la fe en la sangre expiatoria de Cristo; 

resultado: regeneración sobrenatural desde lo alto”. La teología modernista: “El hombre es 
justificado por las obras al seguir el ejemplo de Cristo; resultado: desarrollo natural interior”.20 

 

A continuación, la perspectiva de Samuel Vila en su excelente obra Manual de Teología 

Apologética: 
 
El liberalismo teológico niega que el hombre sea una creación directa de Dios y atribuye el 

relato bíblico a mitos paganos que entraron a formar parte de la Biblia al ser aceptados por 
escritores judíos como un recurso o parábola para explicar la razón del pecado, o mejor dicho 

—según ellos—, de los defectos humanos, ya que el liberalismo trata de descartar la palabra 
“pecado”, considerándola un vocablo anticuado de la vieja teología que ellos dicen haber 
superado. ... Lo cierto es que el Modernismo Teológico no tiene nada de moderno que 

ofrecernos. No es ningún descubrimiento que hayan hecho los teólogos de nuestros días, es, 
simplemente, un vano esfuerzo para librarse de creer en las cosas que enseña la Biblia que son 
difíciles de admitir por su carácter sobrenatural. ... Las artificiosas suposiciones de los 

modernistas, que socavan la fe cristiana de veinte siglos que ha constituido el consuelo y la 
seguridad de millones de seres humanos, carecen totalmente de base histórica y, en muchos 

casos, hasta de sentido común. ... El modernismo teológico no es cristiano.21  

 

El siguiente escritor expresó de forma directa y cruda las consecuencias teológicas de las creencias 

modernistas: 
 
...El modernista manipula las declaraciones bíblicas sobre su deidad y niega su nacimiento 
virginal, convirtiéndolo en un bastardo judío, nacido fuera del matrimonio y manchado para 

siempre con la vergüenza de la inmoralidad de su madre.22  

 

La crítica elevada del modernismo cuestionó la historicidad de muchos relatos bíblicos. Hubo un 

prejuicio contra lo sobrenatural y lo milagroso. A continuación, un ejemplo de cómo los 

modernistas rechazaban el aspecto sobrenatural de los milagros de la Biblia: 

 
... la alimentación de los cinco mil a veces se describió como un acto de fraude por el cual 

Jesús había escondido una provisión de pescado y panes en una cueva con una abertura secreta 
oculta por su túnica larga y suelta. Y como el mago que se saca salchichas o pañuelos sin cesar 
de las mangas, así Jesús, de pie frente a la entrada oculta de la cueva, fue asistido en su trabajo 

mágico por los discípulos, quienes, trabajando como una brigada de cubos, estaban 
alimentando a los peces y panes a través de la entrada secreta en el manto de Jesús, fuera de 

sus mangas, a las masas. Otra táctica tomada por los liberales fue dar una explicación moral 
a los milagros de Jesús. En el caso de la alimentación de los cinco mil, lo que hizo Jesús fue 
persuadir a los que trajeron almuerzos con ellos para que compartiesen su comida con los que 

no habían traído nada. Este fue un “milagro ético”, por el cual Jesús promovió la ética de 
compartir con el prójimo.23 

 
20  Springer, Harvey. Termites. Englewood, CO: Western Voice, 1940, p. 28. Como nota personal, tuve el 

privilegio de trabajar en el campamento cristiano Silver State Baptist Youth Camp bajo el liderazgo de William 

(Bill) Smith en 1989 y 1990, el cual fue fundado por Harvey Springer. 
21  Vila, Samuel. Manual de Teología Apologética. Terrassa: Libros Clie, 1983, págs. 6, 13, 144, 152. 
22  J. E. Conant. The Church, the Schools, and Evolution. Chicago: Bible Institute Colportage Association, 1922, 

pp. 32-33, as cited in Furniss, Norman F. The Fundamentalist Controversy, 1918-1931. Doctoral dissertation, 

Yale University, 1950, p. 28. 
23  Sproul, R. C. “The liberal agenda” Tabletalk. March, 2006, p. 6. 



¿Qué fue el modernismo que provocó la reacción fundamentalista? 

20 

  

 
Posición conservadora ante lo sobrenatural  

Señalan los conservadores que la actitud de los liberales hacia la posibilidad de los milagros 

revela un prejuicio negativo en contra de lo sobrenatural. Tal actitud es anticientífica, porque 
la verdadera ciencia insiste en que hay que comenzar con una mente abierta para aceptar lo 
que se descubra. 

El conservador comienza con la idea de que lo milagroso es posible. Llega a tener, por lo 
tanto, una mente más científica que el liberal. Los liberales, en vez de aceptar lo que presenta 
la narración bíblica de los milagros, se ven en la obligación de buscar explicaciones, a veces 

hasta ridículas, para explicar lo ocurrido, en vez de aceptar el hecho de un milagro. Revelan 
con tales teorías un dogmatismo muy cerrado e inflexible, aunque de eso mismo acusan a los 

ortodoxos.24 
 
La lucha también se libró dentro de la Iglesia misma. El liberalismo incorporó en su sistema 

muchas de las ideas de estos enemigos de la fe y se metió en la Iglesia como una especie de 
“caballo de Troya”. La raíz del escepticismo moderno viene directa o indirectamente del 
liberalismo de los siglos XVIII y XIX. En efecto, el liberalismo de aquella época ha dejado 

huellas tan profundas en la teología contemporánea, que no se puede entender ésta cabalmente 
sin conocer aquel estilo de pensamiento. El liberalismo era un intento de acomodar las 

doctrinas cristianas a las corrientes de pensamiento de los siglos XVIII y XIX; es decir, al 
racionalismo, al romanticismo, a la crítica literaria de la Biblia y a las teorías de la ciencia. Se 
redujo la fe cristiana a aquellos elementos “esenciales” que podían ser defendidos 

“racionalmente”. Los liberales describían este espíritu como “el espíritu de mentalidad amplia, 
de tolerancia, de humildad, de devoción a la verdad dondequiera que se halle”. Estaban 
abiertos a corrientes de pensamiento antagónico a la ortodoxia y aun a las ideas de las 

religiones paganas. Sin embargo, su mentalidad no tenía la amplitud necesaria para aceptar lo 
sobrenatural del cristianismo bíblico. Con ese contexto de definición intentaron conservar la 
religión cristiana, reconstruyendo la teología. A los liberales no les interesaban 

primordialmente los credos y doctrinas de la ortodoxia. Acomodaron la religión a las 
corrientes de pensamiento del siglo XIX, aceptando las conclusiones de la alta crítica y la 

teoría darwiniana de la evolución. Llamándose “nuevos teístas”, incorporaron a la religión 
ideas de los filósofos Kant y Hegel. Siguieron la pauta de los racionalistas, descartando la 
creencia en los milagros. Reinterpretaron las doctrinas cristianas, aceptando las 

reconstrucciones teológicas de Schleiermacher y Ritschl.25 

 

Viendo al modernismo desde el punto cronológico, el cierre del siglo XIX y el comienzo de un 

nuevo siglo marca el punto en la historia cuando el liberalismo se había posicionado en 

instituciones cristianas y amenazaba con causar graves daños si no se detenía de alguna forma. 

Los de orientación conservadora quedaron alarmados al observar que “la teología liberal 

permeaba los seminarios denominacionales, habitaba en sus púlpitos, era defendida en sus 

periódicos, se fortalecía en sus conferencias y daba forma al programa misionero”.26  

Como pronto veremos, para 1920 los modernistas habían ganado mucho terreno y se habían 

apoderado de muchas instituciones, seminarios y denominaciones. Los que no cedieron, los que 

tuvieron una postura firme por los fundamentos de la fe, llegaron a ser conocidos como 

fundamentalistas. 

El comité de la Convención Bautista del Norte envió cuestionarios preguntando a los 

profesores de sus escuelas si aceptaban las siguientes posturas bautistas tradicionales. Esta 

 
24  Jiménez R., Carlos. Crisis en la Teología Contemporánea. Miami, FL: Editorial Vida, 1994, p. 44. 
25  Ibid., págs. 32-33. 
26  Straub, Jeffrey Paul. The Making of a Battle Royal: The Rise of Liberalism in Northern Baptist Life, 1870–

1920. Eugene, OR: Pickwick Publications, 2018, p. 37. 



¿Qué fue el modernismo que provocó la reacción fundamentalista? 

21 

  

encuesta de 1921 reveló unas estadísticas alarmantes:27 

 

Asunto Sí No Inseguro 

Nacimiento virginal 72 7 1 

Preexistencia de Cristo 58 24 3 

Expiación vicaria 68 12 4 

La resurrección corporal de Cristo 65 14 4 

El retorno de Cristo 35 42 5 

Necesidad de regeneración 72 9 4 

Resurrección corporal de los creyentes 32 35 9 

 

¡Había llegado el momento en que los cristianos se levantaran y defendieran su fe! ¿Qué hicieron 

los creyentes bíblicos ante la arremetida de los modernistas? Ellos obedecieron la Biblia, y se 

unieron para defender la sana doctrina, formando un movimiento conocido luego como el 

fundamentalismo.  

 

Estad siempre preparados para presentar defensa con mansedumbre y reverencia ante todo el 

que os demande razón de la esperanza que hay en vosotros. (1 Pedro 3:15) 

 

El versículo que citamos incluye el término apología (del griego απολογιαν), el cual indica una 

defensa de conducta y procedimiento. Apología, traducida por la palabra castellana defensa o 

defenderse en la Reina-Valera 1960, se usa ocho veces en el Nuevo Testamento. Algunos 

ejemplos involucrando dicho término griego incluyen los siguientes pasajes: 

 

 … en mis prisiones, y en la defensa y confirmación del evangelio, todos vosotros sois 

participantes conmigo de la gracia. (Filipenses 1:7) 

 … estoy puesto para la defensa del evangelio. (Filipenses 1:17) 

 

Había una necesidad urgente, especialmente con el auge del modernismo, de tomar una postura 

firme y luchar con fervor por la fe. ¡Gracias a Dios por personas como D. L. Moody, Carlos 

Spurgeon, Billy Sunday, C. I. Scofield y otros, muchos de ellos desconocidos para nuestra 

generación, que defendieron a Cristo y su Palabra! 

A veces los modernistas fueron audaces en sus creencias y no dudaban en informar a otros 

directamente que no creían en el nacimiento virginal, la expiación por la sangre y la inspiración 

de las Escrituras. Sin embargo, hubo casos en los que se llamaron a sí mismos cristianos y 

fingieron creer como el resto para conservar sus posturas denominacionales, pero eran lobos 

vestidos de ovejas. La Biblia advierte de esto mismo en Mateo 7:15: Guardaos de los falsos 

profetas, que vienen a vosotros con vestidos de ovejas, pero por dentro son lobos rapaces. 

Los modernistas están en el púlpito, a menudo en iglesias de aspecto majestuoso, y se hacen 

pasar por ministros de Cristo. Hablan de Jesucristo, de la oración y de la Biblia y usan todo tipo 

de terminología religiosa que suena maravillosa, mientras niegan toda doctrina revelada del plan 

de redención. Para infiltrarse en las iglesias, los modernistas se hacen pasar por amigos, cuando 

son los enemigos más mortales. ¿Por qué buscan convencer a los evangélicos? Los modernistas 

no ganan almas, ¡y sin hacer proselitismo, casi no pueden crecer! 

Un ejemplo de advertencia acerca del modernismo de la época, en este caso de 1880: 
 

 
27  Oats, Larry R. For the Faith: A history of the Foundations Baptist Fellowship International. Fundamental 

Baptist Fellowship International. 2021, pp. 53-54. 



¿Qué fue el modernismo que provocó la reacción fundamentalista? 

22 

  

Hay por muchos lados un triste alejamiento de la teología antigua. Puede decirse que esta 
admisión es una concesión no deseada al liberalismo. Pero lo consideramos más bien un 
homenaje a la ortodoxia. Porque el liberalismo es la religión de la naturaleza humana. No hace 

afirmaciones severas y rígidas sobre los hombres. No los mantiene firmes en convicciones 
sobre temas como el pecado y la retribución y la necesidad de la regeneración. Por lo tanto, 
cuando los hombres se vuelven descuidados y tranquilos en sus opiniones, caen en lo que se 

llama liberalismo, tan inevitablemente como el agua corre cuesta abajo. Nunca hay hombres 
que, al apartarse, llegan a ser ortodoxos. Nunca encuentras a hombres a la deriva hacia un 
calvinismo elevado. Y nunca será así hasta que encuentres agua corriendo colina arriba y 

hierro flotando en el aire. Al contrario, uno tiene que escalar para entrar en este tipo de fe, 
pisoteando el orgullo y la autoestima, y manteniéndose rígidamente en esa convicción que es 

más difícil de recibir, que la naturaleza humana es naturalmente depravada y necesita 
regeneración, y que Dios es justamente santo y debe castigar el pecado. Si uno se cansa de 
creer esto, solo tiene que cerrar su Biblia y cerrar los ojos y deslizarse, y por la simple 

gravitación de la naturaleza humana acaba entre los liberales con tanta certeza como una roca, 
suelta de la ladera de la montaña, cae al valle.28 

 

Otra advertencia, en este caso, del año de 1891: 
 
Han llegado tiempos peligrosos. El Libro Antiguo está siendo atacado como nunca antes. El 

motín del infierno se ha librado sobre él. Las fuerzas del mal están confederadas para su 
destrucción. Desde todos los rincones de la iglesia, así como desde fuera, los hombres la 
atacan con una virulencia y una violencia hasta ahora inauditas. Instructores e incrédulos, 

doctores de teología y difamadores de teología, profesores de religión y manifestantes contra 
la religión, críticos superiores y críticos a sueldo, están buscando socavar la Palabra de Dios 
y hacer estallar la Roca sobre la cual nos afirmamos. Su inspiración, su autenticidad, su 

credibilidad y autoridad, son cuestionadas o negadas. Sus relatos de la creación y el diluvio 
se pronuncian como pura ficción. … han sacrificado las historias preabrahámicas. Eva es una 

invención y el relato de Jonás es una leyenda. No obstante, creemos en el Libro Antiguo de 
cabo a rabo. No tenemos ningún tipo de simpatía por lo que se llama la crítica superior o 
cualquier otra obra de las tinieblas. … Creemos que toda la Escritura es inspirada por Dios; 

que los hombres hablaron de parte de Dios, inspirados por el Espíritu Santo; que cada capítulo, 
versículo, línea, jota y tilde de los pergaminos originales fue inspirado. Creemos en sus 
profecías, sus promesas, sus preceptos, sus historias de Eva y la esposa de Lot, de Jonás y del 

diluvio. Es suficiente para nosotros … que Jesucristo puso el sello de su testimonio infalible 
en todo el Antiguo Testamento, y se esforzó por sancionar las mismas partes que los escépticos 

modernos rechazan. Creemos en el triunfo definitivo de este libro. La Palabra de nuestro Dios 
permanece para siempre.29 

 

El historiador Longfield reconoció el dilema en que se encontraban las iglesias que anhelaban 

seguir por el camino angosto: 
 
El futuro estaba claro. Si no se controlaba, el liberalismo conduciría a la iglesia a un nuevo 

tipo de cristianismo, “un cristianismo de opiniones y principios y buenos propósitos, pero un 
cristianismo sin adoración, sin Dios y sin Jesucristo”.30 

 

 
28  Gordon, Adoniram J. “Editorial” The Watchword. May 1880, p. 141. 
29   McBride, Samuel. “Address of Welcome” Primitive Paths in Prophecy. Chicago: Gospel Publication Company, 

1891, pp. 12-13. 
30  Longfield, Bradley J. The Presbyterian Controversy: Fundamentalists, Modernists, and Moderates. New York: 

Oxford University Press, 1991, p. 11. 



¿Qué fue el modernismo que provocó la reacción fundamentalista? 

23 

  

Los fundamentalistas y los modernistas tuvieron y siguen teniendo diferencias irreconciliables. 

En muchas áreas no existe un término medio. O la Biblia es o no es la Palabra de Dios. O Jesús 

nació de una virgen o no lo fue. O somos salvos por gracia, por medio de la fe, o es por obras. O 

Cristo expió por nuestros pecados en la cruz o no lo hizo. O resucitó corporalmente de la tumba 

o no resucitó. O Jesús es Dios o es solo un hombre que engañó a muchos. O todos los milagros en 

la Biblia realmente sucedieron por medios sobrenaturales, o son mitos y leyendas. O Dios nos 

creó o no se puede confiar en el libro de Génesis (y si no se puede confiar en el libro de Génesis, 

¿qué más en la Biblia no se puede confiar?). No hay término medio en los asuntos nombrados, y 

no hay lugar para ceder o retroceder. ¡Debemos aferrarnos a la Palabra de Dios, como un ancla 

segura! 

El liberalismo amenazaba con eliminar por completo la fe histórica. Fue un intento de 

transformar al cristianismo en humanismo mediante un proceso gradual y sutil. El modernismo le 

estaba robando a Cristo su Deidad, la Biblia su inspiración y a la expiación su eficacia. Pero no 

era todo. Los modernistas, como no tenían sus propias iglesias y las multitudes con que comenzar, 

habían puesto su mira sobre la inmensa cantidad de iglesias conservadoras. Hace falta entender 

que el modernismo no construye iglesias; las infiltra y las roba. ¡Qué tragedia que las mismas 

instituciones erigidas por nuestros antepasados con mucho sacrificio se estuvieran utilizando 

ahora para destruir la fe! 

Hay algunos que han intentado decir que el modernismo que provocó el movimiento 

fundamentalista ha desaparecido; por tanto, el fundamentalismo ha pasado de moda y ya no es 

necesario. En respuesta, se puede admitir que no es tan predominante como fue en un tiempo. El 

modernismo en un sentido todavía está con nosotros, pero desde que se formó el fundamentalismo 

hace más de 100 años, hay áreas adicionales en las que debemos contender por la fe. Como 

movimiento popular, el modernismo fue reemplazado por otros movimientos de diversos grados 

de peligro, tal como el existencialismo, la neoortodoxia, el movimiento carismático, el nuevo 

evangelicalismo, el posmodernismo, etc. Pero al tomar en cuenta que todavía hay movimientos 

religiosos que niegan los milagros de la Biblia, la deidad de Cristo y la inspiración de la Biblia, 

es como si el modernismo nunca hubiera desaparecido, porque aún se manifiesta, aunque sea en 

diferentes formas y nuevos énfasis comparado con siglos pasados. Declarar muerto al liberalismo 

es un optimismo simplón y poco realista. El modernismo no ha desaparecido por completo, y se 

debe entender que los vientos de doctrina están soplando constantemente, y por tanto las falsas 

doctrinas de moda cambian. 

La deriva modernista a fines del siglo XIX y principios del XX alarmó justamente a los que se 

preocupaban por la sana doctrina, y reconocieron poco a poco que hacía falta tomar medidas. Lo 

que hicieron y la herencia que recibimos de nuestros antepasados forma el núcleo de la presente 

obra. 

 



¿Qué fue el modernismo que provocó la reacción fundamentalista? 

24 

  

 
     Traducción de imagen de la portada de la revista Moody  

   Monthly de mayo de 1928 



 

25 
 

Capítulo 3 - Carlos Spurgeon muestra el camino para el 

fundamentalismo venidero 
 

En el presente capítulo se examinará el ejemplo de uno que contendió ardientemente por la fe en 

la época que llegó a introducir el fundamentalismo. Para la mayoría de los lectores, el pastor 

Carlos Spurgeon (1834-1892) seguramente no necesita introducción. Spurgeon era el pastor de la 

iglesia bautista más grande del mundo a fines del siglo XIX, el Tabernáculo Metropolitano de 

Londres en Inglaterra. Un pastor elocuente, era considerado el “príncipe de los predicadores”. Su 

iglesia estaba afiliada con la asociación de iglesias bautistas británicas, conocida como la “Unión 

Bautista”. Carlos Spurgeon se encontró con el modernismo en la Unión Bautista de la que formaba 

parte en Inglaterra, y tomó una postura por lo que era correcto en lo que los historiadores llaman 

“La controversia de la degradación”. 

Cuando llegó a conocer que el modernismo estaba invadiendo la Unión Bautista, Spurgeon se 

puso a contender pacientemente por la fe en su revista de distribución amplia The Sword and the 

Trowel. Él no se apresuró a hacer algo drástico (como abandonar la Unión Bautista 

inmediatamente) y no fue impaciente. Usó su pluma y su púlpito para señalar el problema en busca 

de una resolución bíblica para que se restablezca la sana doctrina y la unidad.  

 

Citas de Spurgeon contendiendo por la fe 
 

De la gran cantidad de escritos de Spurgeon acerca de la apostasía y la separación, hemos escogido 

una selección digna de leer de forma detenida: 

 
Se ha iniciado una nueva religión, que no es más cristianismo de lo que hueso es queso; y esta 

religión, desprovista de honestidad moral, se hace pasar por la antigua fe con ligeras mejoras, 
y con este motivo usurpa los púlpitos que fueron erigidos para la predicación del Evangelio. 
Se hace burla de la expiación, se ridiculiza la inspiración de las Escrituras, se degrada el 

Espíritu Santo a una influencia, el castigo del pecado se convierte en ficción y la resurrección 
en un mito, y sin embargo, estos enemigos de nuestra fe esperan que los llamemos hermanos, 

y que mantengamos comunión con ellos.31 

 
Hermanos míos, en la hora actual estamos preparados para la defensa del evangelio. Si alguna 

vez se llamó a hombres a este oficio, es ahora mismo. Son tiempos de deriva: los hombres han 
levantado anclas y son llevados por doquiera de todo viento de doctrina.32 

 
Se está abriendo un abismo entre los hombres que creen sus Biblias y los hombres que están 
preparados para un avance contra las Escrituras. La inspiración y la especulación no pueden 
permanecer en paz por mucho tiempo. No puede haber concesión alguna. No podemos retener 

la inspiración de la Palabra y, sin embargo, rechazarla; no podemos creer en la expiación y 
negarla; no podemos sostener la doctrina de la caída y, sin embargo, hablar de la evolución 
de la vida espiritual a partir de la naturaleza humana: no podemos reconocer el castigo de los 

impenitentes y, sin embargo, entregarnos a la “esperanza más grande”. Debemos ir por un 
lado o por otro. La decisión es la virtud de la hora.33 

 
Tampoco, cuando hemos elegido nuestro camino, podemos mantener amistad con los que van 
por el otro lado. La decisión por la verdad debe ser acompañada por una protesta 

 
31  Spurgeon, C. H. “Another word concerning the Down-Grade” The Sword and the Trowel. Aug. 1887, p. 397. 
32  Spurgeon, Charles H. “Stewards” delivered by C. H. Spurgeon to the annual conference of the Pastors’ College 

Association, 1887. https://www.spurgeongems.org/sermon/chs3350.pdf. 
33  Spurgeon, C. H. “Our reply to sundry critics and enquirers” The Sword and the Trowel. Sep. 1887, p. 465. 



Carlos Spurgeon muestra el camino para el fundamentalismo venidero 

26 

  

correspondiente contra el error. Que los que escogen el camino angosto lo mantengan y sufran 
por su decisión; pero esperar seguir el camino ancho al mismo tiempo es un absurdo. ¿Qué 
concordia tiene Cristo con Belial?34 

 
Buscar la unidad a expensas de la verdad es traición al Señor Jesús. … El compañerismo con 
el error vital conocido es participación en el pecado.35 

 
Tenemos ante nosotros el espectáculo 
miserable de los cristianos ortodoxos 

profesantes que reconocen 
públicamente su compañerismo con 
los que niegan la fe y apenas ocultan 

su desprecio por los que no pueden ser 
culpables de una deslealtad tan 
flagrante a Cristo. Para ser muy claro, 

no podemos llamar a estas cosas 
uniones cristianas; comienzan a 

parecer compañerismos en la 
maldición. 36 

 
Para los cristianos, estar vinculados en 
asociación con ministros que no 
predican el evangelio de Cristo es 

incurrir en culpa moral. Una Unión 
que puede continuar independientemente de si sus iglesias miembros pertenecen a una fe 
común no está cumpliendo ninguna función bíblica. La preservación de una asociación 

denominacional cuando es impotente para disciplinar a los herejes no puede justificarse sobre 
la base de la preservación de la “unidad cristiana”. Es el error lo que rompe la unidad de las 
iglesias, y permanecer en una alineación denominacional que aprueba el error es apoyar el 

cisma.37 

 
Ahora se convierte en una pregunta seria en cuanto a hasta qué punto los que se aferran a la 

fe una vez dada a los santos deben fraternizar con aquellos que se han desviado a otro 
evangelio. El amor cristiano tiene su debido lugar, y las divisiones deben evitarse como males 

graves; pero ¿hasta qué punto estamos justificados en estar en unión con aquellos que se están 
apartando de la verdad? Es una pregunta difícil de responder para mantener el equilibrio de 
nuestros deberes. Por el momento, corresponde a los creyentes ser cautelosos, no sea que 

presten su apoyo y aprobación a los traidores del Señor... Numerosas personas de mente fácil 
guiñan el ojo ante el error, siempre que sea cometido por un hombre inteligente y un hermano 
bondadoso, que tiene tantos puntos buenos. Que cada creyente juzgue por sí mismo; pero, por 

nuestra parte, hemos puesto algunos cerrojos nuevos a nuestra puerta, y hemos dado orden de 
mantener la cadena en su lugar; porque, bajo el pretexto de rogar por la amistad del siervo, 

hay quienes se proponen robar al Amo.38 
 
Debemos defender la fe; porque ¿qué habría sido de nosotros, si nuestros padres no lo hubieran 

mantenido? Si los confesores, reformistas, mártires y firmantes de pactos hubieran sido 

 
34  Spurgeon, C. H. “Our reply to sundry critics and enquirers” The Sword and the Trowel. Sep. 1887, p. 465. 
35  Spurgeon, C. H. “A fragment upon the Down-Grade controversy” The Sword and the Trowel. Nov. 1887, pp. 

558-559. 
36  Ibid., p. 558. 
37  Murray, Ian. The Forgotten Spurgeon. Carlisle, PA: The Banner of Truth Trust, 2nd ed., 1973, pp. 158-159. 
38  Spurgeon, C. H. “Another word concerning the Down-Grade” The Sword and the Trowel. Aug. 1887, p. 400. 

   Spurgeon predicando 



Carlos Spurgeon muestra el camino para el fundamentalismo venidero 

27 

  

cobardes con el nombre y la fe de Jesús, ¿dónde habrían estado las iglesias de hoy? ¿No 
debemos actuar como hombres como lo hicieron ellos? Si no lo hacemos, ¿no estamos 
censurando a nuestros padres? ... Admiramos a un hombre que era firme en la fe, digamos, 

hace cuatrocientos años; las edades pasadas son una especie de pozo de oso o jaula de hierro 
para él; pero tal hombre hoy es una molestia, y debe ser descartado. Llámalo fanático de mente 
estrecha, o dale un nombre peor si puedes pensar en uno. Sin embargo, imagine que en esas 

edades pasadas, Lutero, Zuinglio, Calvino y sus compuestos hubieran dicho: “El mundo está 
fuera de orden; pero si tratamos de corregirlo, solo armaremos un gran alboroto y caeremos 
en desgracia. Vayamos a nuestros aposentos, pongámonos los gorros de dormir y durmamos 

los malos ratos, y tal vez cuando despertemos las cosas hayan mejorado”. Semejante conducta 
por parte de ellos hubiera significado para nosotros una herencia de error. Edad tras edad 

habrían descendido a las profundidades infernales, y las ciénagas pestilentes del error se lo 
habrían tragado todo. Estos hombres amaban demasiado la fe y el nombre de Jesús para verlo 
pisoteados. Note lo que les debemos, y paguemos a nuestros hijos la deuda que debemos a 

nuestros padres. Es hoy como lo fue en los días de los reformistas. Se necesita decisión. Aquí 
está el día para el hombre, ¿dónde está el hombre para el día? A quienes se nos ha pasado el 
evangelio por las manos mártires, no nos atrevamos a abaratarlo, ni nos sentemos ociosos 

escuchando que los traidores lo niegan, que pretenden amarlo, pero interiormente aborrecen 
cada línea. La fe que mantengo lleva las marcas de la sangre de mis antepasados. ¿Negaré su 

fe, por la cual dejaron su tierra natal para residir aquí? ¿Desecharemos el tesoro que se nos 
entregó a través de los barrotes de las prisiones, o nos llegó calcinado con las llamas de 
Smithfield? ... Un linaje de amantes de la fe debería ser una gran súplica con nosotros para 

permanecer con el Señor Dios de nuestros padres, y la fe en la que vivían. En cuanto a mí, 
debo sostener el antiguo evangelio; no puedo hacer otra cosa. Dios ayudándome, soportaré las 
consecuencias de lo que los hombres consideran ser obstinación.39 

 

Las medidas separatistas de Spurgeon 
 

En 1887, Spurgeon renunció a la Unión Bautista debido a la falta de preocupación de parte de sus 

líderes por falsa doctrina dentro de su organización. Esto causó angustia entre los líderes de la 

Unión. Pero en vez de tomar medidas para desarraigar la apostasía, o emprender una investigación, 

desmintieron lo que Spurgeon afirmaba, y se aferraron al tecnicismo de que Spurgeon no había 

nombrado a los apóstatas. 

 
Ellos [la Unión Bautista] se reunieron y aprobaron lo que equivalía a una censura de Spurgeon 
por una gran mayoría, casi unánime… la moción fue secundada nada menos que por Jaime 
Spurgeon, el hermano de Carlos (quien no renunció de la Unión con su hermano). La historia 

registra que hubo solo siete votos a favor de Carlos Spurgeon.40  

 

Uno pensaría que con toda su influencia y su reputación de ser un expositor serio de la Palabra de 

Dios, muchos hubieran apoyado a Spurgeon. Habrá veces que la práctica de la separación bíblica 

significará quedarse solo y ser malentendido. 

Aunque la controversia de la degradación no ocurrió hasta 1887, no significa que Spurgeon se 

mantuvo callado acerca de la apostasía que estaba surgiendo a su alrededor antes de esa fecha. 

Spurgeon solo comenzó a intensificar sus advertencias sobre la apostasía a principios de 1887, 

cuando notó que se empeoraba, y se estaba manifestando en su propia Unión Bautista. Él tenía un 

historial establecido de contender en contra de la falsa doctrina. Por ejemplo, Spurgeon había 

 
39  Spurgeon, Charles. “Holding Fast the Faith” Metropolitan Tabernacle Pulpit. Vol. 34, 1888. 

https://www.grace-ebooks.com. 
40  Pickering, Ernest. Biblical Separation. Schaumburg: Regular Baptist Press, 1979, p. 85 



Carlos Spurgeon muestra el camino para el fundamentalismo venidero 

28 

  

expresado lo siguiente en 1864: 

 
La Palabra de Dios, en esta era, es un asunto pequeño; algunos ni siquiera creen que sea 
inspirada; y aquellos que profesan venerarla establecieron otros libros en una especie de 

rivalidad con ella. Vaya, hay grandes dignatarios de la Iglesia hoy en día que escriben en 
contra de la Biblia y, sin embargo, encuentran obispos que los defienden. “No piensen, ni por 
un momento, en condenar sus libros o a ellos; son nuestros queridos hermanos, y no deben 

estar encadenados en sus pensamientos”. ¿Cuántos días hace que un obispo habló de esta 
manera en la convocatoria?41 

 

El historiador Ian Murray documenta la paciencia de Spurgeon en el periodo previo al retiro de la 

Unión Bautista: 

 
En noviembre de 1887, cuando estaba en Mentone, explicó en correspondencia con ministros 
pertenecientes a la Conferencia del Colegio de Pastores, que su decisión de desvincularse [de 
la Unión Bautista] no fue repentina; más bien llegó, dice, después de que “mis protestas 

privadas a los funcionarios y mis repetidos llamamientos directos a todo el cuerpo no sirvieron 
de nada”.42 

 

La historia revela que Spurgeon tuvo toda la razón en cuanto a la presencia de falsa doctrina en 

su tiempo dentro de la Unión Bautista. Dentro de 38 años de la renuncia de Spurgeon, la Unión 

Bautista estaba tan repleta de apostasía que el presidente mismo de la Unión era abiertamente un 

apóstata. 

El que escribe estas líneas no ha estudiado toda la historia de la iglesia de Spurgeon hasta hoy, 

pero es notable que Peter Masters, el pastor actual del Tabernáculo Metropolitano que pastoreó 

Spurgeon, publicó un librito en 1995 titulado Are we Fundamentalists? (¿Somos 

Fundamentalistas?); en dicho escrito se declara fundamentalista. No estamos promoviendo 

aspectos reformados (calvinistas) de su iglesia, pero nos agrada que la iglesia se identifique como 

fundamental unos 130 años posterior a la muerte de Spurgeon. Lo siguiente proviene del sitio web 

oficial de la iglesia: 

 
Separación bíblica 
Creemos que el pueblo del Señor debe mantenerse alejado de la mundanalidad y las falsas 
enseñanzas. Esta es la doctrina de la separación bíblica. La falsa enseñanza niega la 

inspiración y la infalibilidad de la Biblia, así como otras doctrinas fundamentales de la fe. Las 
verdaderas iglesias deben defender y preservar la Verdad a toda costa, sin transigir nunca en 
cuanto al único camino de salvación.43 

 

La siguiente porción de la publicación del pastor Peter Masters del Tabernáculo Metropolitano 

revela su postura separatista: 

 
Como separatista, un fundamentalista está dispuesto, si fuera llamado, incluso a morir, en 
lugar de reconocer cualquier “otro evangelio”. Todo el noble ejército de mártires protestantes 

eran separatistas en el sentido más verdadero. Por supuesto, ningún fundamentalista tiene 
confianza en que él o ella estaría de pie en la hora de la prueba, pero está en su corazón hacerlo, 
en lugar de negar a su Salvador. Él espera, por la fuerza capacitadora del Señor, ser fiel hasta 

la muerte, porque sabe que Dios le ha confiado guardar el tesoro más glorioso y precioso de 

 
41  Murray, Ian. The Forgotten Spurgeon. Carlisle, PA: The Banner of Truth Trust, 2nd ed., 1973, p. 141. 
42  Ibid., pp. 144-145. 
43  https://metropolitantabernacle.org/doctrinal-basis/ 



Carlos Spurgeon muestra el camino para el fundamentalismo venidero 

29 

  

la tierra, el mensaje de amor expiatorio y redentor. ¿Cómo podía negar tal tesoro? ¿Cómo 
podía soportar verlo reducido a la igualdad con las obras de Roma, o la orgullosa conjetura 
liberal? 

Lamentablemente, hay que decir que es difícil imaginar que los neoevangélicos estén 
dispuestos a morir por los fundamentos de la fe. Ya han vendido estos fundamentos mil veces. 
Han acordado reducirlos a la misma eficacia que las obras: la salvación de Roma. Los 

neoevangélicos no están dispuestos a defender la Verdad, aun cuando ninguna forma de 
sufrimiento físico o privación se ve amenazada. Están por la paz y la fraternidad con los 
oponentes del evangelio. Están a favor de emprendimientos cooperativos. Están felices de 

tener una relación cercana con los liberales y católicos en la obra de sus denominaciones. Se 
complacen en servir a sus órdenes. Están ansiosos por abrazarlos y llamarlos “hermanos” 

(incluso en los programas de televisión nacionales). Están ansiosos por considerar al clero y 
a los ministros no evangélicos como dignos colegas y siervos de Dios, sin importar si son una 
iglesia ascendente o una iglesia amplia o de cualquier otra postura doctrinal.44 

 

Como se mencionó, Spurgeon una vez clamó: “¿Dónde están los creyentes firmes que contienden 

ardientemente por la fe que una vez fue dada a los santos?” Asimismo, sería provechoso preguntar 

a los creyentes de hoy, unos 130 años después, frente al cristianismo falso, ministros falsos con 

un evangelio falso: “¿Dónde están los creyentes firmes que contienden ardientemente por la fe 

que una vez fue dada a los santos? Hay mucha más maldad y apostasía que en el día de Spurgeon. 

Que Dios nos ayude a seguir su ejemplo. 

Los escritos y las acciones de Spurgeon no fueron ignorados en Estados Unidos. Un ejemplo 

sería la revista Bible Student and Teacher, la cual reprodujo algunos de los escritos de Spurgeon 

sobre la degradación, informó de un panfleto que se había publicado con las advertencias contra 

la apostasía de parte de Spurgeon, y aseguró que el pastor actual del Tabernáculo Metropolitano 

continuaba con la misma enseñanza: “El Rev. Dr. A. C. Dixon está repitiendo audazmente la 

misma advertencia desde el púlpito del Tabernáculo de Spurgeon”.45 

Muchos historiadores excluyen o minimizan a Spurgeon como uno de los primeros 

fundamentalistas, o por lo menos un participante clave de los eventos que introdujo al 

fundamentalismo. Ofrecemos dos razones por esto: 

 

• No hay acuerdo en cuanto a cuándo se inició el fundamentalismo. Muchos historiadores 

colocan al inicio del fundamentalismo después de la muerte de Spurgeon, quien falleció 

en 1892. 

• Quizás porque muchos historiadores del fundamentalismo, siendo de Estados Unidos, se 

enfocan en los estadounidenses e ignoran el carácter mundial del fundamentalismo. 

 

Muchos de los historiadores que relatan los eventos que décadas más tarde culminaron en el 

movimiento fundamentalista cometen el error de no mencionar (o de minimizar) el caso de Carlos 

Spurgeon. Spurgeon no tenía nada para ganar en la controversia, aparte de la aprobación de Dios 

por obedecer su Palabra. Era el pastor de la iglesia bautista más grande del mundo. Contaba con 

fama y prestigio. Sus sermones aparecían semanalmente en periódicos en Inglaterra y Estados 

Unidos. Cuando pocos le respaldaron fuera de su propia iglesia al empezar a tomar pasos de 

separación, Spurgeon no retrocedió. Es obvio que no tuvo motivos personales para emprender o 

continuar su campaña contra la apostasía en la Unión Bautista. Perdió amigos y ganó enemigos. 

Hasta su propio hermano se opuso a él en uno de los votos de censura de parte de la Unión. Es 

posible que el estrés que sin dudas sufrió le haya conducido a la enfermedad que le llevó a la 

muerte a los 57 años de edad. Se observa que la práctica de la separación bíblica no es popular. 

 
44  Masters, Peter. Are we Fundamentalists? London: Sword and Trowel, 1995, p. 28. 
45  “Charles Haddon Spurgeon’s ‘Down Grade Manifesto’” Bible Student and Teacher. May-June 1912, p. 42. 



Carlos Spurgeon muestra el camino para el fundamentalismo venidero 

30 

  

Pocos están dispuestos a pagar el precio o sufrir las posibles consecuencias. La separación en 

muchos casos da como resultado malentendidos y desprecio. Si uno llegara a pensar que el 

esfuerzo individual o colectivo en batallar apostasía resultaría en muchos aplausos y 

felicitaciones, solo hace falta ver la reacción contra Spurgeon para reconocer que no es así. Podría 

ser que el mismo Spurgeon se sorprendió por la falta de apoyo fuera de su propia congregación, 

pero si es así, no se echó para atrás. La Biblia advierte que no debemos servir al ojo, procurando 

agradar al hombre (Efesios 6:6). 

Spurgeon personificó el espíritu del fundamentalismo en la etapa que condujo a la controversia 

fundamentalista-modernista. Aun si muchos historiadores continúan sin considerar a Spurgeon 

como tal, se debe recordar que él reflejó el valor, la valentía y la tenacidad de los fundamentalistas 

que habrían de emerger poco después. Necesitamos trazar una línea en la arena por la misma clase 

de asuntos doctrinales y practicar la separación donde sea necesario, del mismo modo que 

Spurgeon unos 130 años más tarde. Hay mucha más maldad y apostasía ahora que en los días de 

Spurgeon. Él nos mostró el camino, y nos dejó un ejemplo bíblico digno de imitar cuando la 

situación lo amerita. 

A diferencia de Spurgeon y nuestras órdenes de marcha en la Palabra de Dios, la reacción 

deplorable de algunos al enfrentarse a la apostasía fue encogerse de hombros y hacer declaraciones 

que parecían piadosas como: 

 

“La Biblia se sostiene por sí sola”. 

“El evangelio es amplio y puede incluir muchos puntos de vista”. 

“Esos eruditos [apóstatas] son muy cultos. Así que no debemos descartar sus creencias”. 

“Son muy amables y se comportan como caballeros. No es posible que sean apóstatas”. 

 

Todas son excusas para no hacer nada. Debemos recordar el mantra: “Para que el mal triunfe, 

basta con que los buenos no hagan nada”. 

Spurgeon no fue el primero en la historia en oponerse al modernismo y pagar un precio, aunque 

se menciona primero en esta obra por ser una figura de renombre. Otros menos conocidos no se 

dejaron llevar por la nueva corriente teológica liberal, y pagaron un precio muy elevado, como el 

siguiente ejemplo de 1834: 

 
En 1834, el reverendo Hendrich DeCock fue suspendido del ministerio de la Iglesia 
Reformada de los Países Bajos por criticar el modernismo dentro de la iglesia. DeCock y su 

congregación en Ulrume formaron la iglesia madre de una nueva y auténtica Iglesia 
Reformada en los Países Bajos. Gradualmente, otros fueron suspendidos del ministerio por la 

misma razón.46 

 

La inquebrantable postura de Carlos Spurgeon durante la controversia de la degradación, 

enfrentándose a la marea del modernismo y la teología liberal aun a costa de su salud y reputación, 

trazó un camino de integridad doctrinal que resonaría por múltiples generaciones. Al priorizar la 

fidelidad bíblica sobre la unidad institucional y advertir sobre los peligros de diluir el Evangelio, 

Spurgeon no solo defendió la fe de su tiempo, sino que proporcionó el modelo de resistencia y 

convicción que caracterizaría al movimiento fundamentalista del siglo XX. Su legado, lejos de ser 

una reliquia del pasado, continúa sirviendo como un recordatorio vital de la necesidad de una 

defensa valiente y bíblica de los fundamentos de la fe cristiana frente a las corrientes de 

compromiso teológico.

 
46  Rian, Edwin H. The Presbyterian Conflict. New York: Garland Publishing, 1988, p. 274. 



 

31 
 

Capítulo 4 - El avivamiento que desató una sencilla reunión de oración 
 

El fundamentalismo es la continuación del remanente histórico del verdadero cristianismo que ha 

pasado por diferentes fases hasta llegar a conocerse por dicho nombre. El historiador Larry Oats 

da un breve resumen, hasta el punto de avivamiento: 

 
El fundamentalismo tiene sus raíces en las tradiciones puritana, pietista, confesional y de 

movimientos de avivamiento ... el avivamiento se centró en el cambio a los individuos en 
lugar de la cultura en general ... El avivamiento afectado por el pietismo dispuso a la gente a 
pensar en términos de dicotomías: salvos y perdidos, verdad y error, lo espiritual y lo 

mundano.47 

 

No hay consenso sobre el inicio exacto del movimiento fundamentalista. Por razones que se 

explicarán más adelante, lo situamos en 1920. Sin embargo, durante aproximadamente 50 años 

antes existió un movimiento informal conocido por los historiadores como 

“protofundamentalismo”, cuyos líderes son llamados “protofundamentalistas” y que precedió y 

condujo al fundamentalismo. El prefijo “proto” significa primero, tal como se utiliza en 

“prototipo”. El fundamentalismo tuvo sus raíces en el período de la última mitad del siglo XIX, 

cuando se empezó a notar la amenaza creciente del modernismo y se empezaron a tomar medidas 

para proteger al pueblo de Dios de la falsa doctrina. Situamos al protofundamentalismo 

aproximadamente entre 1870 y 1920. 

Analicemos brevemente un evento que condujo a un avivamiento y ayudó a una nación a estar 

espiritualmente más preparada para defender la fe durante el período protofundamentalista que 

estaba a punto de desatarse. 

Hubo una serie de reuniones de oración que se extendieron por todos los Estados Unidos y 

que, a su vez, condujeron a un avivamiento que precedió al protofundamentalismo. Estas 

reuniones de oración tuvieron un comienzo muy simple. 

David Beale, en su excelente historia del fundamentalismo titulada In Pursuit of Purity, 

describe el papel que un avivamiento de reuniones de oración en Nueva York y en el país de 

Irlanda tendrían en las conferencias que darían a luz al fundamentalismo: 

 
La segunda mitad del siglo XIX fue testigo del surgimiento de pequeños grupos de “reuniones 
de creyentes para el estudio de la Biblia”. Estas reuniones, que se convirtieron en la 

conferencia bíblica principal de Niágara, y desempeñaron un papel importante en el 
nacimiento del fundamentalismo estadounidense, descendieron directamente de dos fuentes: 
los avivamientos de reuniones de oración que se propagaron en las ciudades y pueblos de 

Estados Unidos desde 1857 hasta 1859 y el gran avivamiento en Irlanda de 1859 a 1861.48 

 

A continuación, el relato del sencillo comienzo de una reunión de oración, seguido por un 

avivamiento en que hasta un millón de almas fueron salvas: 

 
… en 1857, Jeremiah C. Lanphier, un trabajador laico que hacía visitas de parte de la Iglesia 

Reformada Holandesa de Fulton Street en la ciudad de Nueva York, anunció que el miércoles, 
23 de septiembre, la capilla detrás de la iglesia estaría abierta para una reunión de oración al 
mediodía para cualquiera que quisiera venir. Aunque volantes y carteles habían anunciado 

ampliamente la reunión, nadie se presentó al mediodía. El señor Lanphier esperó. A la hora y 
media, llegó un hombre. Cuando terminó la reunión a la 1:00 de la tarde, seis personas estaban 

 
47  Oats, Larry R. For the Faith: A history of the Foundations Baptist Fellowship International. Fundamental 

Baptist Fellowship International, 2021, pp. 11, 14. 
48  Beale, David O. In Pursuit of Purity. Greenville, SC: Unusual Publications, 1986, p. 13. 



El avivamiento que desató una sencilla reunión de oración 

32 

  

presentes. Veinte personas vinieron el miércoles siguiente y cuarenta el siguiente, momento 
en el que acordaron comenzar a reunirse diariamente. En unos pocos meses, no solo la antigua 
iglesia holandesa no podía acomodar a las multitudes, sino que los creyentes dedicados 

estaban llevando a cabo unas veinte reuniones de oración simultáneas al mediodía solo en la 
ciudad de Nueva York. Los comerciantes colgaban sus letreros al mediodía: “Cerrado: regreso 
después de la reunión de oración”. Los departamentos de policía y bomberos abrieron sus 

edificios para las reuniones de oración; el salón de música hizo lo mismo. Numerosas iglesias, 
como la metodista de John Street, estaban llenas de hombres de negocios que oraban. 

Una reunión típica comenzaba puntualmente al mediodía y terminaba puntualmente a la 

1:00. Dado que la mayoría no podía quedarse durante toda la hora, los individuos eran libres 
de entrar y salir como quisieran. … Los ministros se pusieron a disposición para aconsejar a 

aquellos que deseaban ayuda espiritual. Las historias de conversiones aparecieron en las 
portadas de los diarios, como el New York Tribune, a medida que el avivamiento se extendía 
rápidamente a ciudades como Filadelfia, Boston, Chicago y Atlanta. Las compañías de 

telégrafos llevaban las noticias del avivamiento, gratis, de ciudad en ciudad. Los resultados 
fueron fenomenales. Se ha calculado que durante ese avivamiento de veinticuatro meses, 
quizás hasta un millón vinieron a Cristo. En ciudades, aldeas y pueblos, las cantinas se 

convirtieron en salas de oración. El departamento de policía de Atlanta despidió a la mitad de 
sus agentes debido a la reducción del crimen. Los encargados de las tiendas de comestibles 

sacaron sus barriles de cerveza y vino y vertieron el contenido en las calles. El avivamiento 
se extendió al ejército y la marina de la nación. Cuatro marineros cristianos entre los mil 
tripulantes del buque de guerra Carolina del Norte, en el puerto de Nueva York, comenzaron 

a orar. Los marineros burlones pronto se arrepintieron y los ministros vinieron de la orilla para 
ayudar a recoger la cosecha.49 

                               La reunión de oración con su comienzo humilde y su resultado final  

¡Todo esto comenzó con una humilde reunión de oración iniciada por un laico! En 1859, el 

avivamiento irlandés comenzó con una reunión de oración. En una ocasión particular durante este 

avivamiento, 3.000 personas se reunieron en las calles de un pueblo de Irlanda para escuchar a un 

laico predicar un mensaje del evangelio. “Cientos cayeron de rodillas en la calle embarrada”: 

 
49  Beale, David O. In Pursuit of Purity. Greenville, SC: Unusual Publications, 1986, pp. 14-15. 



El avivamiento que desató una sencilla reunión de oración 

33 

  

 
A partir de esta base, el avivamiento comenzó cuando cierta dama inglesa, la Sra. Colville, 
contó la historia de cómo obtuvo paz en el corazón con un joven irlandés llamado James 
McQuilkin. McQuilkin fue el responsable de organizar la primera reunión de oración en Kells, 

cerca de Ballymena. Luego vino la gran reunión en la Primera Iglesia Presbiteriana en 
Ahoghill el 14 de marzo de 1859, que fue trasladada al aire libre debido a la gran multitud que 

asistió. Aquí un laico se dirigió a unas tres mil personas, y “cientos cayeron de rodillas en la 
calle embarrada”. El avivamiento se extendió no solo por el norte, sino también hacia el oeste 
y el sur hacia Dublín. Allí llegó al corazón de un joven destinado a desempeñar un papel 

importante en el origen del fundamentalismo estadounidense… George C. Needham (1840-
1902) …50 

 

Así, estas sencillas pero poderosas reuniones de oración no solo encendieron un avivamiento que 

transformó vidas a ambos lados del Atlántico, sino que también sentaron las bases espirituales 

necesarias para la batalla doctrinal que se avecinaba. La atmósfera de fervor, arrepentimiento y 

retorno a la autoridad bíblica generada por este despertar preparó el terreno para las conferencias 

bíblicas posteriores, donde la defensa de la fe adquiriría una estructura teológica y organizativa 

más definida.

 
50  Beale, David O. In Pursuit of Purity. Greenville, SC: Unusual Publications, 1986, p. 16. 



 

34 
 

Capítulo 5 - Las conferencias que destacaron los fundamentos de la fe 
 

Uno de los factores importantes en el desarrollo del fundamentalismo fue un movimiento de 

conferencias bíblicas que se llevaron a cabo bajo diferentes líderes en diversas regiones de Estados 

Unidos y al otro lado de la frontera en Canadá. Estas conferencias ayudaron a dar forma y propagar 

el fundamentalismo, especialmente en la etapa que llamamos protofundamentalista. 

La apostasía ya había llegado a Norteamérica durante el tiempo de Spurgeon, pero su invasión 

fue más lenta y tardó más tiempo en arraigarse. Por tanto, no se sentía el apuro en separarse de 

una vez de las denominaciones y convenciones al mismo tiempo en Norteamérica, como lo había 

hecho Spurgeon en 1887. 

La mayoría de los historiadores colocan el comienzo del protofundamentalismo con las 

conferencias Niágara. Entre el avivamiento comenzado con reuniones de oración en 1857 y el 

movimiento de conferencias que se inició lentamente en 1868, ocurrió la cruenta guerra civil que 

dividió a la nación durante 1861-1865. 

El propósito de estas conferencias fue el estudio de la Biblia. En esta etapa inicial del 

fundamentalismo, se enfatizó la enseñanza de las doctrinas bíblicas más que la práctica de señalar 

a los que promovían falsa doctrina. Esto ayudó a establecer un fundamento sólido antes de “ir al 

ataque” contra los enemigos del evangelio. 

La gran mayoría de estas conferencias se llevaron a cabo en el norte de Estados Unidos o en 

el lado canadiense de la frontera. Esas regiones representaban la población más numerosa y era 

donde rugía con más ferocidad el modernismo. 

Walter Unger, quien escribió una tesis doctoral sobre las conferencias bíblicas cuando 

culminaba el siglo XIX, describió su influencia del siguiente modo: 
 

... los primeros conferencistas bíblicos estaban a la vanguardia del movimiento 
fundamentalista, y las reuniones de conferencias bíblicas y proféticas y el vasto corpus 
literario que emanaba de ellos se convirtió en el conducto donde se formularon y llevaron a 

cabo las estrategias fundamentalistas y los énfasis doctrinales.51 

 

Otro historiador del fundamentalismo concuerda con el impacto de las conferencias bíblicas: 

 
Las conferencias bíblicas anuales, siendo las más importantes las que se celebraron en 
Niagara-on-the-Lake, Ontario, Canadá, después de 1875, fortalecieron el conservadurismo 

religioso del pueblo. Esta actividad apologética y organizativa preparó directamente el camino 
para el movimiento fundamentalista en años posteriores.52 

 

Las conferencias de Niágara 
 

La persona clave en el inicio del movimiento de conferencias es George C. Needham (1840-1902), 

quien fue impactado por Carlos Spurgeon y el avivamiento iniciado con reuniones de oración al 

mediodía que se había esparcido de Nueva York a su país natal de Irlanda. Needham participó en 

el establecimiento de reuniones semanales de estudio bíblico. Esto resultó más tarde en reuniones 

anuales donde llegaban participantes de todas partes de la isla. Cuando Needham llegó a Estados 

Unidos en 1868 con una carta de recomendación de Spurgeon, extrañaba las reuniones de estudio 

bíblico que le habían sido de tanta bendición en Irlanda. Poco después de su arribo a Nueva York, 

 
51  Unger, Walter. Earnestly Contending for the Faith: The role of the Niagara Bible Conference in the emergence 

of American Fundamentalism, 1875-1900. Thesis, Simon Fraser University, 1981, p. 6. 
52  Furniss, Norman F. The Fundamentalist Controversy, 1918-1931. Doctoral dissertation, Yale University, 1950, 

p. 3. 



Las conferencias que destacaron los fundamentos de la fe 

35 

  

Needham conoció a James Inglis (1813-1872), quien compartió el entusiasmo de Needham por el 

inicio de reuniones de estudio bíblico. Inglis, un bautista de origen escocés, era editor de la revista 

cristiana Waymarks in the Wilderness y por un tiempo fue vicepresidente de la Sociedad Bíblica 

Americana. Las primeras reuniones, conocidas como Believers’ Meetings for Bible Study 

(reuniones de creyentes para el estudio de la Biblia) comenzaron de forma sencilla en la oficina 

de Inglis en la ciudad de Nueva York en 1868. Al crecer en popularidad, en 1869 la conferencia 

se llevó a cabo en Filadelfia con la participación del conferencista presbiteriano James Brookes 

(1830-1897), quien llegó a ser la figura dominante de las conferencias. En 1870 la conferencia 

tuvo lugar en St. Louis, una ciudad céntrica del país. En 1871 la reunión anual se congregó en 

Canadá. Hubo una pausa posterior a la muerte de Inglis, y las conferencias se reanudaron en 1875 

cerca de Chicago.  

Mientras Inglis fue editor de la revista Christian Herald, se denunciaron enseñanzas falsas de 

un líder religioso en 1847. También fue editor de The Witness. 

Estas conferencias tuvieron un comienzo humilde. Lo que hoy se conoce como las 

conferencias de Niágara se originó en 1868 como una “Reunión de Creyentes para el Estudio 

Bíblico” con tan solo ocho personas en la oficina de James Inglis en Nueva York. Con el tiempo, 

la reunión llegó a tener unas 700 personas y perduró hasta 1900. 

La conferencia anual se reunió en diversos lugares más hasta que tuvo su ubicación más 

permanente en 1883 en Niagara-on-the-Lake, Ontario, Canadá, donde se reunirían hasta 1897. Era 

un lugar bellísimo con vista al lago Ontario y el Río Niágara con sus famosas cascadas a catorce 

millas de distancia. 

 
... las principales preocupaciones de Niágara eran la profecía, la defensa de las Escrituras 
contra la alta crítica, defender una iglesia pura con doctrina pura, inspirar celo por el 

evangelismo y las misiones, y capacitar a pastores y maestros de la Biblia para “usar bien la 
Palabra de verdad”...53 

 

Aunque no se destacó la enseñanza separatista en las conferencias Niágara, James Brookes, su 

líder, en sus escritos hizo advertencias acerca de la apostasía: 

 
La cálida simpatía expresada públicamente por los profesores de Andover hacia el reverendo 

Newman Smyth (maestro de racionalismo alemán) demuestra que la levadura de la falsa 
doctrina ya se ha extendido completamente por esta venerable institución, y que ya no puede 
contar con la confianza y el apoyo de los congregacionalistas. ... La misma levadura está 

trabajando insidiosamente en el Union Seminary de la ciudad de Nueva York y en Lane 
Seminary de Cincinnati...54 

 
De hecho, algunos de ellos usan un lenguaje, cuando tratan con los maestros de la falsa 
doctrina, que está diseñado deliberadamente para reprenderlos severamente. De ninguna otra 

manera pueden proteger a los corderos de la manada contra los “lobos vestidos de ovejas”, o 
esperar despertar a los esclavos del error a la reflexión y a la posibilidad de escapar de su 
esclavitud. No es momento de usar palabras suaves cuando la casa está en llamas. No hay 

decoro en frases melosas cuando la batalla ruge alrededor de la ciudadela de la verdad, y el 
diablo está asaltando la fortaleza misma de nuestra fe.55 

 
53  Unger, Walter. Earnestly Contending for the Faith: The role of the Niagara Bible Conference in the emergence 

of American Fundamentalism, 1875-1900. Thesis, Simon Fraser University, 1981, pp. 90-91. 
54  Brookes, James. “Theological Seminaries,” The Truth. VIII (1882), pp. 344-45., as quoted in Pettegrew, Larry 

Dean. The Historical and Theological Contributions of the Niagara Bible Conference to American 
Fundamentalism. Doctoral Dissertation, Dallas Theological Seminary, 1976, pp. 107-108. 

55  Conference Hill Studies: Report of the believers’ meeting for Bible study held at Niagara-on-the-Lake, Ontario, 

July 18-25, 1888. Toronto, ON: Toronto Willard Tract Depository, no date, p. 11. 



Las conferencias que destacaron los fundamentos de la fe 

36 

  

 

A. C. Gaebelein, otro orador de la conferencia de Niágara, no solo enseñó la separación, sino que 

la practicó, hasta el punto de separarse de la Iglesia Metodista Episcopal. En el siguiente escrito, 

él describió la falta de reacción de predicadores al ser expuesto a enseñanzas heréticas: 

 
Se atacó la historicidad del Libro de Jonás y otras Escrituras. Sin embargo, allí había varios 
cientos de predicadores metodistas aplaudiendo los comentarios que no eran más que un débil 
eco del racionalismo alemán. Cuando protesté y sugerí que se presentaran cargos contra un 

hombre que había proferido ataques tan injustificados contra el Libro de los libros, los altos 
funcionarios me dijeron que no me apresurara al respecto, “porque”, como dijo uno, “tarde o 

temprano tendremos que alinearnos con estos resultados de la crítica bíblica erudita”. Cuando 
escuché esto, decidí de inmediato cortar mi comunión con la denominación, y aunque se me 
ofrecieron diferentes incentivos, si cambiaba de opinión, el Señor me dio valor para llevar a 

cabo mi decisión y me retiré para seguir como un siervo, a Aquel que ha prometido la puerta 
abierta a quienes guardan Su Palabra y no niegan Su Nombre.56 

 

La última conferencia Niágara se llevó a cabo en 1900. James Brookes, quien había liderado las 

conferencias por unos 25 años, ya había fallecido en 1897 y la asistencia había comenzado a 

menguar en años anteriores debido a otras conferencias disponibles. También empezaron a surgir 

leves desacuerdos entre varios conferencistas en cuanto a detalles escatológicos, especialmente 

entre las creencias del retorno premilenial o posmilenial de Cristo.  

La influencia de las conferencias, especialmente la de Niágara, fue tal que un historiador del 

fundamentalismo afirmó: “deben considerarse como impulsos embrionarios del movimiento 

fundamentalista”.57 Otro historiador del fundamentalismo concordó y opinó que “Los hombres 

que dirigieron estas conferencias durante la década de 1870 merecen ser conocidos como los 

padres fundadores del fundamentalismo”.58 Incluso se escribió una disertación de doctorado de 

300 páginas con el título (traducido) Las contribuciones históricas y teológicas de la conferencia 

bíblica de Niágara al fundamentalismo estadounidense, de la cual hemos citado en repetidas 

ocasiones en la presente obra. 

La siguiente cita menciona nombres de líderes destacados que enseñaron en alguna ocasión en 

estas conferencias: 

 
James H. Brookes, presbiteriano y alumno del Seminario de Princeton, durante muchos años 
pastor de la Iglesia Presbiteriana de Walnut Street (ahora Memorial) en St. Louis, y editor de 
su propio periódico The Truth, William J. Erdman, en varias ocasiones pastor de iglesias 

presbiterianas y congregacionales, así como de la iglesia Moody’s Chicago Avenue, uno de 
los fundadores del Instituto Bíblico Moody, editor de la Biblia de referencia Scofield y padre 
de Carlos R. Erdman, profesor de teología práctica en el Seminario de Princeton, Adoniram 

Judson Gordon, Bautista, pastor durante la mayor parte de su vida de la Iglesia de Clarendon 
Street, Boston, fundador de la Escuela de Capacitación Misionera de Boston (ahora Gordon 

College and Seminary), editor de la revista Watchword y colaborador cercano de Dwight L. 
Moody en el liderazgo  de las conferencias de Northfield, William G. Morehead, 
presbiteriano, profesor de Nuevo Testamento y presidente del Seminario Xenia, y editor de la 

Biblia de referencia Scofield.59 

 

Para los artículos de fe de la conferencia Niágara, véase la página 219. 

 
56  Gaebelein, Arno C. Half a Century. New York: Publication Office “Our Hope”, 1930, pp. 80-81. 
57  Gasper, Louis. The Fundamentalist Movement. The Hague, Paris: Mouton and Company, 1963, p. 11. 
58  Sandeen, Ernest R. The Origins of Fundamentalism. Philadelphia: Fortress Press, 1968, p. 10. 
59  Ibid., p. 10-11. 



Las conferencias que destacaron los fundamentos de la fe 

37 

  

 

Conferencias Bíblica y Profética Americana 
 

Entre 1878 y 1914 se llevaron a cabo conferencias de American Bible and Prophetic Conference 

(Conferencia Americana Bíblica y Profética) en diversos sitios del país. Varios conferencistas de 

las conferencias de Niágara participaron. La primera conferencia en 1878 se llevó a cabo en la 

Ciudad de Nueva York con miles en asistencia, incluyendo cientos de ministros. El periódico The 

New York Tribune publicó 50.000 copias del texto entero de las enseñanzas compartidas. Su 

impacto fue tal que algunos hasta llegaron a considerar esta serie de conferencias proféticas como 

“el nacimiento del movimiento fundamentalista”.60 

En la conferencia inicial en 1878 se aprobó la siguiente resolución: 

 
1. Afirmamos nuestra creencia en la autoridad suprema y absoluta de la Palabra escrita de 

Dios sobre todas las cuestiones de doctrina y deber. 
2. Las palabras proféticas de las Escrituras del Antiguo Testamento acerca de la primera 

venida de nuestro Señor Jesucristo se cumplieron literalmente en Su nacimiento, vida, 

muerte, resurrección y ascensión; y así las palabras proféticas tanto del Antiguo como del 
Nuevo Testamento acerca de Su segunda venida se cumplirán literalmente en Su regreso 
corporal visible a esta tierra de la misma manera como subió al Cielo, y esta gloriosa 

Epifanía del gran Dios, nuestro Salvador Jesucristo, es la esperanza bienaventurada del 
creyente y de la Iglesia durante toda esta dispensación. 

3. Esta segunda venida del Señor Jesús está representada en todas partes en las Escrituras 
como inminente y puede ocurrir en cualquier momento; sin embargo, el hombre 
desconoce el día y la hora precisa, el cual solo lo conoce Dios. 

4. Las Escrituras en ninguna parte enseñan que el mundo entero se convertirá a Dios y que 
habrá un reinado de justicia y paz universal antes del regreso del bendito Señor; pero que 
solo en y por Su venida en poder y gloria que se cumplirán las profecías relativas al 

progreso del mal y el desarrollo del Anticristo, los tiempos de los gentiles y el 
recogimiento de Israel, la resurrección de los muertos en Cristo y la transfiguración de 
Sus santos vivientes recibirán su cumplimiento, y se inaugurará el período del milenio 

bienaventurado. 
5. El deber de la iglesia durante la ausencia del Esposo es velar y orar, trabajar y esperar, ir 

por todo el mundo y predicar el Evangelio a toda criatura, y así apresurar la venida del 
día de Dios; y a Su última promesa: “Ciertamente vengo en breve”, para que respondamos 
con gozosa esperanza: “sí, ven, Señor Jesús”. 

Además, la siguiente resolución fue aprobada no solo por unanimidad por la conferencia, sino 
también por la gran audiencia que se puso de pie voluntariamente en masa, un espectáculo 
magnífico que no será olvidado pronto: 

“Se resuelve, que la doctrina del advenimiento premilenial de nuestro Señor, en lugar de 
paralizar el esfuerzo evangelístico y misionero, sea uno de los incentivos más poderosos para 

el fervor en la predicación del Evangelio a toda criatura, hasta que Él venga”.61 

 

Conferencias Bíblicas Winona Lake 
 

Otra conferencia de influencia fue Winona Lake Bible Conference en el estado de Indiana. Fue 

establecido por el presbiteriano Sol Dickey en 1895. Resultó ser la conferencia más duradera de 

las que tratamos en esta obra. Entre los conferencistas que participaron en la conferencia bíblica 

 
60  Pettegrew, Larry Dean. The Historical and Theological Contributions of the Niagara Bible Conference to 

American Fundamentalism. Doctoral Dissertation, Dallas Theological Seminary, 1976, p. 53. 
61  Prophetic Studies of the International Prophetic Conference. Chicago; New York: Fleming H. Revell, 1886, 

pp. 1-2 of unpaginated preface. 



Las conferencias que destacaron los fundamentos de la fe 

38 

  

Winona Lake a lo largo de las décadas, se destacan J. Wilbur Chapman, G. Campbell Morgan, F. 

B. Meyer, R. A. Torrey, W. G. Moorehead (un participante en el comité editorial de la Biblia 

Scofield), Billy Sunday, J. Gresham Machen, W. B. Riley, Bob Jones, “Gipsy” Smith, A. T. 

Robertson, William Jennings Bryan, Mel Trotter, William E. Biederwolf, William Evans, Mel 

Trotter, G. W. Truett, y muchos más. Algo que se destacó en las conferencias de Winona en ciertos 

años fue el énfasis sobre la obra misionera. En el año 1924, estuvieron presentes misioneros de 

Puerto Rico y Argentina, quienes dieron informes de la obra en sus respectivos campos de obra. 

En varias ocasiones las damas compartieron un testimonio. En algunos años hubo conferencias 

para damas en las cuales las mujeres dieron la mayoría de la enseñanza. En 1917, una dama dio 

un discurso advirtiendo de una deriva doctrinal en un discurso titulado “Nuestra controversia 

doctrinal en la Asociación Cristiana de Mujeres Jóvenes”. The Sword of the Lord, el periódico 

fundamental fundado por John R. Rice, tuvo sus primeras tres conferencias anuales en los predios 

de Winona Lake entre 1945 y 1947. 

Una anécdota ocurrida en 1936 durante una semana de un seminario de música en Winona 

Lake formó el escenario de la inspiración para el himno Tras el Ocaso: 
 

Una noche, varios de los músicos visitantes se reunieron en la casa de los Rodeheaver en el 
lago para ver la puesta de sol. Algunos de los que estuvieron presentes intentaron describir la 
vista a un visitante ciego. Respondió que podía verlo y explicó: “Sí veo. Veo a través de los 

ojos de otras personas, y creo que a menudo veo más, ¡veo más allá de la puesta del sol!” 
Inspirados, los Brock compusieron “Tras el ocaso”, cuyo título en inglés traducido de forma 
literal sería “Más allá de la puesta del sol”.62 

 

En las conferencias de Winona, aunque se enfatizaron los fundamentos de la fe y se tocó una 

inmensidad de temas; el evangelismo y misiones se encontraron entre los temas predominantes. 

Es posible que el énfasis en estos asuntos importantes en el fundamentalismo de hoy esté 

vinculado en parte a sermones impactantes predicados hace un siglo en estas conferencias. No 

debemos subestimar el poder y la durabilidad de la palabra predicada y escrita. 

 

 

 

Conferencias Bíblicas Northfield 
 

El evangelista Dwight L. Moody (1837-1899) había hecho una gran contribución en el desarrollo 

del fundamentalismo a través de sus campañas evangelísticas, sus publicaciones, su iglesia 

 
62  Sidwell, Mark. “Bible Conferences - A Slice of Fundamentalist Social History” Biblical Viewpoint. Nov. 2003, 

p. 63. 

Conferencia Winona Lake en 1902 



Las conferencias que destacaron los fundamentos de la fe 

39 

  

Chicago Avenue Church, y el Instituto Bíblico Moody. Su influencia se extendería por sus 

conferencias inicialmente llamadas Christian Workers’ Conference (conferencia de obreros 

cristianos), comenzadas en 1880 en el estado de Massachusetts. Moody tomó prestado el concepto 

de las conferencias Mildmay (bajo William Pennefather, 1816-73) en Inglaterra en las que había 

participado en la década de 1870, cuyas conferencias llevaban el mismo nombre. A lo largo de 

los años, predicadores destacados como G. Campbell Morgan, R. A. Torrey, A. T. Pierson y F. B. 

Meyer fueron invitados a predicar en Northfield. 

Aunque los oradores de la conferencia generalmente fueron sumamente conservadores, D. L. 

Moody no siempre fue acertado en la selección de los conferencistas, y la selección de algunos 

generó controversia. Después de la muerte de Moody, las conferencias empezaron a decaer bajo 

el liderazgo de sus hijos, quienes se volvieron más liberales al pasar los años. Al principio, 

William y Paul Moody invitaron a predicadores mayormente conservadores, pero con tiempo se 

invitaban más y más con posturas liberales. La gira hacia el liberalismo fue tal que Moody Monthly 

en octubre de 1923 denunció a Paul Moody por intentar proyectar a su padre difunto en una carta 

publicada en una revista modernista como “un liberal en su tiempo” en el intento de justificar sus 

prácticas y postura. Las conferencias a cargo de sus hijos eran en Massachusetts, lejos de Chicago, 

donde la iglesia y el instituto de Moody siguieron por muchas décadas como instituciones 

fundamentales que entrenaron a miles de obreros bajo sana doctrina. 

 

Conferencias Sea Cliff 
 

Las reuniones influyentes de Sea Cliff Conference en Nueva York se llevaron a cabo cada verano 

de 1901-1911. Fue lanzado por un grupo de hombres que habían estado involucrados en las 

conferencias de Niágara, que para ese tiempo habían cesado. A. C. Gaebelein fue el líder de la 

conferencia por los diez años de su duración. Aparte de Gaebelein, los conferencistas más famosos 

incluyeron James Gray y C. I. Scofield.  

 
La conferencia bíblica es lo que su nombre indica. Atracciones como cantos especiales, 
solistas, discursos populares, perspectivas estereópticas, etc., que se utilizan tanto en las 
reuniones más grandes, no están permitidas en la Conferencia Sea Cliff. No apelamos a 

Moody predicando a las multitudes 



Las conferencias que destacaron los fundamentos de la fe 

40 

  

grandes multitudes ni esperamos popularidad. Nos reunimos para alimentarnos de Su Palabra, 
declarar las riquezas del Señor Jesucristo y para el compañerismo cristiano.63 

 

A pesar de la seriedad de la conferencia y sus limitaciones autoimpuestas, logró una audiencia 

significante por varios años, fortaleciendo a los asistentes con sana doctrina. 

Dos exitosos hombres de negocios involucrados en estas conferencias Sea Cliff habían 

ayudado a mantener vivas las reuniones de oración del mediodía en la ciudad de Nueva York que 

habían comenzado originalmente en 1857. Se ofrecieron a ayudar a financiar el proyecto para 

completar y publicar la Biblia de estudio de Scofield, la cual tendría un gran impacto en el 

fundamentalismo. 

 

Conferencias de la Asociación Mundial de Fundamentos Cristianos 
 

World’s Christian Fundamentals Association (Asociación Mundial de Fundamentos Cristianos, o 

AMFC) se fundó en 1919. W. B. Riley fue la fuerza impulsora detrás de esta institución durante 

sus primeros años y su primer presidente. La conferencia en la cual se fundó dicha asociación se 

celebró en Filadelfia en 1919, y atrajo a 6.000 personas. Se publicaron los sermones en el libro 

God Hath Spoken (Dios ha hablado). Entre los oradores destacados se encontraban Riley, Gray, 

Torrey, Chafer y Straton. Un comité de líderes compuso una declaración doctrinal. El credo 

publicado por la AMFC fue breve, pero interdenominacional. Consistía en nueve puntos. 

Declaración Doctrinal de World’s Christian Fundamentals Association (Asociación Mundial 

de Fundamentos Cristianos), la cual se reunió en Filadelfia, Pennsylvania en el año 1919: 
 
Consideramos oportuno y totalmente esencial que esta Conferencia Mundial sobre los 

Fundamentos Cristianos en Filadelfia exprese la fe que representa, y nos unimos para declarar 
lo siguiente como nuestra Declaración Doctrinal: 

I. Creemos en las Escrituras del Antiguo y Nuevo Testamento como verbalmente 

inspiradas por Dios, e infalibles en los escritos originales, y que son de autoridad 
suprema y final en la fe y la vida. 

II. Creemos en un solo Dios, eternamente existente en tres personas, Padre, Hijo y 

Espíritu Santo. 
III. Creemos que Jesucristo fue engendrado por el Espíritu Santo, y nacido de la Virgen 

María, y es verdadero Dios y verdadero hombre. 
IV. Creemos que el hombre fue creado a la imagen de Dios, que pecó y por lo tanto 

incurrió no sólo en la muerte física, sino también en la muerte espiritual, que es la 

separación de Dios; y que todos los seres humanos nacen con una naturaleza 
pecaminosa, y, en el caso de los que alcanzan la responsabilidad moral, se convierten 
en pecadores en pensamiento, palabra y obra. 

V. Creemos que el Señor Jesucristo murió por nuestros pecados según las Escrituras 
como sacrificio representativo y sustitutivo; y que todos los que creen en Él son 

justificados sobre la base de Su sangre derramada. 
VI. Creemos en la resurrección del cuerpo crucificado de nuestro Señor, en Su ascensión 

al cielo y en Su vida presente allí por nosotros, como Sumo Sacerdote y Abogado. 

VII. Creemos en “la esperanza bienaventurada”, el regreso personal, premilenial e 
inminente de nuestro Señor y Salvador Jesucristo. 

VIII. Creemos que todos los que reciben por fe al Señor Jesucristo nacen de nuevo del 

Espíritu Santo y, por lo tanto, se convierten en hijos de Dios. 

 
63  The Truth, XIX 1893, pp. 259-60, as quoted in Pettegrew, Larry Dean. The Historical and Theological 

Contributions of the Niagara Bible Conference to American Fundamentalism. Doctoral Dissertation, Dallas 

Theological Seminary, 1976, p. 146. 



Las conferencias que destacaron los fundamentos de la fe 

41 

  

IX. Creemos en la resurrección corporal de los justos y los injustos, la bendición eterna 
de los salvos y el castigo eterno y consciente de los perdidos. 

Esta declaración de fe creemos que justifica tanto el programa previsto para la Conferencia 

como todos los objetivos incluidos en los planes de la Conferencia.64 

 

El historiador David Beale consideró la conferencia y el establecimiento de esta asociación como 

“el nacimiento del fundamentalismo en el sentido organizativo e interdenominacional”.65 

La Asociación Mundial de Fundamentos Cristianos fue instrumental en promover principios 

de separación, como es evidente en la siguiente cita de 1925: 
 

Ha llegado el momento en que los fundamentalistas y los modernistas ya no deberían 
permanecer en el mismo redil, porque ¿cómo pueden dos caminar juntos si no están de 
acuerdo? Por lo tanto, hacemos un llamado a todos los fundamentalistas de todas las 

denominaciones a poseer sus almas con santa audacia y desafiar a todo falso maestro, ya sea 
profesor en una escuela denominacional o en una escuela estatal; ya sea editor de una 
publicación religiosa o secretario de una junta denominacional; y ya sea pastor en un púlpito 

en la patria o misionero en el campo extranjero.66 

 

La segunda conferencia de la AMFC se llevó a cabo en el Tabernáculo Moody en Chicago en 

1920 y fue asistida por más de 5.000 personas. Entre sus predicadores se incluyó a William Evans, 

cuyo libro sencillo traducido al español con el título Las Grandes Doctrinas de la Biblia ha sido 

de influencia en el mundo hispano. Otro predicador en dicha conferencia que tuvo influencia en 

el mundo hispano mediante la traducción de su literatura fue el escocés W. Graham Scroggie. 

Editorial Clie publicó al menos trece de sus obras. 

El último presidente fue Paul Rood (1889-1956), de origen sueco. Antes de tomar las riendas 

de la AMFC, fue presidente de BIOLA (Instituto Bíblico de Los Angeles). Por muchos años fue 

presidente de la junta de directores de Child Evangelism Fellowship (conocido en español 

actualmente como Alianza Pro Evangelización del Niño). 

Se le atribuye a la AMFC haber influido en la fundación del Seminario Teológico de Dallas, 

que se mantuvo sólido durante muchas décadas. Contó con grandes maestros a lo largo de los 

años, como Lewis Sperry Chafer, Carlos Ryrie, Henry Thiessen y Juan Walvoord. 

Con el paso de los años, la AMFC comenzó a centrar su atención principalmente en la 

evolución y el creacionismo, publicando literatura sobre el tema y organizando debates. Aunque 

la influencia y el interés en la AMFC fue disminuyendo a través de los años, se mantuvo activo 

hasta 1952. En aquel año se fusionó con Slavic Gospel Association. 

 

Conexiones entre Spurgeon y las conferencias bíblicas 
 

Spurgeon no participó en las conferencias bíblicas en Estados Unidos y Canadá que estamos 

destacando. Sin embargo, su influencia es notable en varios niveles. George Needham (1840–

1902), de origen irlandés, es reconocido como el cofundador de la Conferencia Bíblica de Niágara. 

Needham era admirador de Spurgeon y escribió una biografía de él excediendo 600 páginas 

titulada Life and Labors of Charles H. Spurgeon que fue publicada en 1884.  

Basado en ejemplares de revistas cristianas y libros de la época fuera de Inglaterra, la 

controversia de la degradación estaba bajo observación por ambos, los liberales y los 

 
64  God Hath Spoken: Twenty-Five Addresses delivered at the Christian Fundamentals World Conference May 25 

to June 1, 1919. Philadelphia: Bible Conference Committee, 1919, pp. 11-12. 
65  Beale, David O. In Pursuit of Purity. Greenville, SC: Unusual Publications, 1986, p. 99. 
66  The Gospel Witness. June 18, 1925, pp. 10-15 as cited in Beale, David. Christian Fundamentalism in America. 

Mainland, FL: Xulon Press, 2022, p. 170. 



Las conferencias que destacaron los fundamentos de la fe 

42 

  

conservadores a la vez. 

La revista The Watchword, editada por el conferencista Adoniram J. Gordon, citaba con 

frecuencia los escritos de Spurgeon con aprobación. A. T. Pierson, otro conferencista, estaba 

consciente de su lucha contra la apostasía, e hizo mención positiva de Spurgeon en la revista 

editada por Gordon en medio de la controversia de la degradación.67 

Creo que los historiadores del fundamentalismo han ignorado el vínculo entre las enseñanzas 

y el ejemplo separatista de Spurgeon y las conferencias bíblicas de su tiempo en Norteamérica. 

Es probable que haya muchos más vínculos para descubrir; la investigación de este servidor es 

solo preliminar. 

Dado que la Biblia contiene la enseñanza pertinente de doctrina y separación, el ejemplo de 

Spurgeon no hubiera sido necesario para los hermanos al otro lado del Atlántico. Pero es probable 

que hubieran sido motivados por una combinación de enseñanza bíblica en conjunto con las 

acciones ejemplares y los escritos inspiradores de Spurgeon. 

 

La contribución de las conferencias al fundamentalismo 
 

En la historia del fundamentalismo, hay muchas anécdotas de hombres de negocios que aportaron 

generosamente para que diversos proyectos que se proyectaron llegaran a ser una realidad. Sin 

duda, las ofrendas colectivas de individuos humildes se sumaron a los esfuerzos. Dios no usa tan 

solo a predicadores; cada persona cuenta y es de valor para la obra de Dios. ¡Todos podemos 

contender por la fe! 

Unos cuantos conferencistas de las conferencias Niágara y similares, además de escritores de 

Los Fundamentos y otros líderes de la primera generación de fundamentalistas, eran de doctrina 

reformada. Si uno era calvinista o no, no determinaba si uno era fundamentalista o no. Tal como 

el modo de bautismo no fue una disputa con los metodistas y presbiterianos en determinar quiénes 

eran los fundamentalistas. Muchos calvinistas hoy en día ya no se identifican con el término 

fundamentalista, sino como reformados. Independientemente de cómo uno se sienta acerca del 

calvinismo, les debemos mucha gratitud a todos los primeros fundamentalistas –incluyendo los 

calvinistas– por pagar un precio muy grande en tomar una postura firme contra la apostasía. Para 

la postura del escritor de la presente obra al respecto, véase Una Breve Refutación Bíblica del 

Calvinismo.68 

La era de conferencias bíblicas, por lo menos en sus comienzos, no fue caracterizada por 

muchos casos de separación de las denominaciones y convenciones. Esto se debe a que los 

modernistas no habían llegado a dominar en la mayoría de los puestos de liderazgo, excepto en 

casos aislados y en algunos seminarios. Pero los modernistas estaban incrementando en número 

y lentamente se estaban apoderando de iglesias e instituciones de origen conservador. 

Una cantidad asombrosa de sermones de estas diversas conferencias aparecieron en libros y 

revistas de la época y de esa manera quedaron grabados para la posteridad. 

 

Ejemplos de los expositores de las diversas conferencias 
 

Cyrus I. Scofield 

 

Es más bien conocido por su famosa Biblia de estudio. Antes de convertirse, había sido un 

abogado, pero debido al alcohol perdió su trabajo y su familia. Experimentó un cambio dramático 

después de conocer al Señor. La primera edición de su Biblia de estudio se publicó en 1909. 

 
67  Pierson, Arthur T. “Modern Signs: Or, present proofs of the supernatural” The Watchword. June 1889, pp. 131-

132. 
68  https://www.literaturabautista.com/una-breve-refutacion-biblica-del-calvinismo/ 



Las conferencias que destacaron los fundamentos de la fe 

43 

  

 

Hudson Taylor 

 

Misionero por 51 años en China. Tradujo la Biblia a uno de los dialectos de China. La sociedad 

misionera que fundó fue responsable por traer más de 800 misioneros al país, quienes iniciaron 

125 centros de entrenamiento, 500 iglesias establecidas y 18,000 conversiones. 

 

Arthur T. Pierson 

 

Pastoreó la iglesia de Carlos Spurgeon después de su muerte. Predicó más de 13.000 sermones y 

escribió 50 libros. 

 

J. Wilbur Chapman 

 

En 1895, Moody se refirió a Chapman como el mayor evangelista del país. 

 

Phillip P. Bliss 

 

Bliss no era un predicador, pero merece una mención honorífica. Se encuentra entre el grupo de 

hombres que inició las reuniones que llegaron a conocerse como la conferencia bíblica Niágara. 

Fue autor (o compositor) de muchos himnos, incluyendo: 

 

• ¡Jesús es la luz del mundo! 

• Gozo la santa Palabra leer  

• La merced de nuestro Padre 

• Bellas palabras de vida 

 

Bliss compuso la música para el famoso himno de Horatio Spafford (Estoy bien con mi 

Dios/Alcancé salvación), quien lo escribió en medio de la angustia de perder cuatro hijas en una 

tragedia naval. Bliss fue el primero en cantarlo públicamente, lo cual aconteció en una reunión de 

Moody, asistido por cerca de mil predicadores. Esto aconteció tan solo 35 días antes de la tragedia 

que lo llamó a la presencia del Señor.  

Hubo un himno más que escribió, que llegaría a ser uno de los más amados del cristianismo, 

pero no logró componer su melodía debido a un acontecimiento dramático. En 1876, a los 38 años 

de edad, el tren en el que viajaban Bliss y su esposa se derrumbó al cruzar un puente y los vagones 

cayeron por el barranco. Una de las versiones de la historia relata que Bliss escapó por una 

ventana, pero los vagones se incendiaron y Bliss regresó para tratar de rescatar a su esposa, pero 

ambos perecieron en las llamas. En su baúl, que de alguna manera sobrevivió al accidente y el 

incendio, se encontró un manuscrito con la letra del siguiente himno que se logró preservar para 

la posteridad: 

 
Yo cantaré de mi Jesucristo, y de su grande y tierno amor, 

Del que sufrió en la cruz del Calvario para librar al vil pecador. 

CORO: Yo cantaré de mi Jesucristo, pues con su sangre me redimió; 

Y en la cruz me dio el indulto; ¡de mi pecado me libró! 

 



Las conferencias que destacaron los fundamentos de la fe 

44 

  

 
                                    La escena del terrible accidente en que pereció Phillip Bliss y su esposa  

 

 
            Phillip Bliss, el autor de muchos himnos queridos



 

45 
 

Capítulo 6 - Los cinco fundamentos y la serie de libros  

Los Fundamentos 
 

El origen de los cinco fundamentos de la fe se remonta a una conferencia presbiteriana conocida 

como la “Asamblea General de 1910”. Fue un intento de evitar en el futuro lo que había ocurrido 

en el Presbiterio de Nueva York, el más liberal del país, en el que se había ordenado tres candidatos 

para el ministerio, a pesar de que se negaron a afirmar la doctrina del nacimiento virginal de 

Cristo. En la Asamblea General de 1910, se indicó que las siguientes doctrinas eran “esenciales y 

necesarias” para un candidato al ministerio en la iglesia presbiteriana: 

 

1. La inerrancia de los manuscritos originales de las Escrituras; 

2. El nacimiento virginal de Cristo; 

3. Su expiación vicaria; 

4. Su resurrección corporal; y 

5. La realidad de los milagros como grabados en las Escrituras. 

 

Llegaron a conocerse como “los cinco fundamentos de la fe”, y en documentos presbiterianos 

como “la liberación doctrinal de 1910”. Una crítica común de fundamentalistas acerca de los cinco 

fundamentos de la fe es que es demasiado breve y pasa por alto otras doctrinas importantes. Sin 

embargo, como salvaguardia de cualquiera que suponga falsamente que el cristianismo podría 

reducirse a tan solo cinco afirmaciones, la misma Asamblea agregó al acabar el quinto punto que 

otras verdades bíblicas eran igualmente importantes.  

Los cinco fundamentos de la fe son una forma abreviada de expresar varios elementos claves 

de nuestra fe, tal como fueron las cinco solas, las cuales se destacaron en la reforma protestante:  

 

Sola scriptura (“solo por medio de la Escritura”)  

Sola fide (“solo por la fe”)  

Sola gratia (“solo por la gracia”)  

Solus Christus (“solo Cristo”)  

Soli Deo gloria (“solo a Dios la gloria”) 

 

A continuación, proveemos una traducción completa de los cinco fundamentos, donde se puede 

observar que inmediatamente al acabar el quinto punto, se enfatiza que otros igualmente “son 

esenciales y necesarios”: 

 
1. Que el Espíritu Santo inspiró, guio y movió a los escritores de las Sagradas Escrituras de 

tal manera que los guardó del error es una doctrina esencial de la Palabra de Dios y de 
nuestras normas. Nuestra Confesión dice [Capítulo I, Sección 10]: “El Juez Supremo, por 

quien todas las controversias de religión deben ser resueltas, y todos los decretos de los 
concilios, opiniones de escritores antiguos, doctrinas de hombres y espíritus privados, 
deben ser examinados, y en cuya sentencia debemos descansar, no puede ser otro, sino el 

Espíritu Santo hablando en las Escrituras. 
2. Que nuestro Señor Jesucristo nació de la virgen María es doctrina esencial de la Palabra 

de Dios y de nuestras normas. El Catecismo Menor afirma, Pregunta 22: “Cristo, el Hijo 
de Dios, se hizo hombre, tomando un cuerpo verdadero y un alma razonable, siendo 
concebido por el poder del Espíritu Santo, en el vientre de la Virgen María, y nacido de 

ella, pero sin pecado”. 
3. Que Cristo se ofreció “a sí mismo en sacrificio para satisfacer la justicia divina y 

reconciliarnos con Dios” es una doctrina esencial de la Palabra de Dios y de nuestras 

normas. La Escritura dice que Cristo “padeció una vez por los pecados, el justo por los 



Los cinco fundamentos y la serie de libros Los Fundamentos 

46 

  

injustos, para llevarnos a Dios, siendo muerto en la carne, pero vivificado en el Espíritu”. 
[Cf. el Catecismo Menor de Westminster, Q. 25] 

4. Que nuestro Señor Jesús “resucitó de entre los muertos al tercer día con el mismo cuerpo 

en que padeció, con el cual también subió a los cielos, y allí está sentado a la diestra de 
su Padre, intercediendo”, es doctrina esencial de la Palabra de Dios y de nuestras normas. 
[Cf. la Confesión de Fe de Westminster, Capítulo VIII, Sección 4] 

5. Que el Señor Jesús mostró su poder y amor obrando poderosos milagros, es una doctrina 
esencial de la Palabra de Dios como norma suprema de nuestra fe. Esta obra no era 
contraria a la naturaleza, sino superior a ella. “Recorría Jesús todas las ciudades y aldeas, 

enseñando en las sinagogas de ellos, y predicando el evangelio del reino, y sanando toda 
enfermedad y toda dolencia en el pueblo” [Mateo 9:35]. Estas grandes maravillas fueron 

signos del poder divino de nuestro Señor, haciendo cambios en el orden de la naturaleza. 
Eran igualmente ejemplos, para su Iglesia, de caridad y buena voluntad hacia toda la 
humanidad. 

Estos cinco artículos de fe son esenciales y necesarios. Otros igualmente lo son... 
Se resuelve, que, reafirmando el consejo del Acta Adoptiva de 1729, todos los Presbiterios 

dentro de nuestros límites siempre cuidarán de no admitir a ningún candidato para el 

ministerio en el ejercicio de la sagrada función, a menos que declare su acuerdo en opinión 
con todos los artículos esenciales y necesarios de la Confesión.69 

 

Que no fue la intención original que los cinco principios fundamentales sean vistos como todo 

suficientes, se comprueba con el hecho de que la declaración doctrinal termina diciendo: “Estos 

cinco artículos de fe son esenciales y necesarios. Otros lo son igualmente...” 

Hay quienes hacen declaraciones superficiales como “para ser fundamentalista, solo necesitas 

creer en los cinco principios fundamentales”. Este debería ser solamente el punto de partida. En 

una ordenación, por ejemplo, si un candidato al ministerio niega incluso uno de los cinco 

principios fundamentales, no tiene sentido continuar a otras doctrinas esenciales que no están 

incluidas en los cinco originales. Aunque no captan todas las doctrinas importantes, estas cinco 

verdades fundamentales deben proclamarse, practicarse, protegerse y propagarse. 

 

Serie de libros Los Fundamentos 
 

Aunque el término “fundamentalista” no se acuñó hasta 1920, se cree de forma casi unánime que 

dicho nombre fue inspirado por la enorme influencia de la serie de libros Los Fundamentos: Un 

Testimonio a la Verdad. 

Una buena introducción al contexto y propósito de esta influyente serie de doce libros proviene 

del prefacio de la obra misma en una edición impresa en 1917: 

 
Dios movió a dos laicos cristianos en 1909 a reservar una gran suma de dinero para la 
publicación de doce volúmenes que expondrían los fundamentos de la fe cristiana y que se 

enviarían gratuitamente a ministros del evangelio, misioneros, superintendentes de escuelas 
dominicales y otras personas comprometidas con una activa labor cristiana en todo el mundo 
angloparlante.70 

 

Esta fue una colección excelente de libros maravillosos, que cumplieron la exhortación de Judas 

de que debemos “contender ardientemente por la fe que una vez fue dada a los santos”. Fueron 

 
69  Actas de la Asamblea General, 1910, páginas 272-273. 

https://www.pcahistory.org/documents/deliverance.htm. 
70  “Preface” The Fundamentals: A Testimony to the Truth. Vol. I. Los Angeles, CA: The Bible Institute of Los 

Angeles, 1917, p. 5. 



Los cinco fundamentos y la serie de libros Los Fundamentos 

47 

  

introducidos con este prólogo en el primer volumen de la edición original: 
 
Este libro es el primero de una serie que será publicada y enviada a todo pastor, evangelista, 
misionero, profesor de teología, estudiante de teología, superintendente de escuela dominical, 

secretarios de Y.M.C.A. y Y.W.C.A. en el mundo de habla inglesa, en la medida en que se 
puedan obtener las direcciones de todos ellos. 

Dos laicos cristianos inteligentes y consagrados asumen los gastos, pues creen que ha 
llegado el momento de redactar una nueva declaración sobre los fundamentos del cristianismo. 
Su ferviente deseo es que la lea atentamente y comparta su verdad con otros.71 

 

El siguiente historiador testifica del impacto que tuvo esta serie de libros para el fundamentalismo: 

 
Casi todos los historiadores del movimiento están de acuerdo en que el movimiento 

fundamentalista recibió su nombre de la publicación de una serie de volúmenes llamados The 
Fundamentals: A Testimony to the Truth (Los Fundamentos: Un Testimonio a la Verdad). 

Estos fueron publicados por primera vez en 1909 y experimentaron una amplia circulación 
(casi tres millones de ejemplares) hasta 1920. … Los colaboradores de esta serie de artículos 
incluyeron a académicos como James M. Gray, Benjamin B. Warfield, James Orr, W. J. 

Erdman, W. H. Griffith Thomas, Melvin Grove Kyle, H. C. G. Moule y G. Campbell Morgan. 
Estos hombres eran tan diversos como obispos episcopales, evangelistas metodistas, teólogos 
presbiterianos, egiptólogos, editores, moderadores, abogados y vicarios. Ciertamente no eran 

fanáticos antiintelectuales, manipuladores de serpientes, heréticos, oscurantistas. Sus artículos 
fueron una fuerte reafirmación del cristianismo histórico.72 

 

Hubo un editor general y un comité editorial. El primer editor fue el pastor bautista A. C. Dixon 

(1854-1925), quien en ese tiempo era pastor de la iglesia en Chicago fundada por el evangelista 

D. L. Moody (1837-1899). Al acabar la publicación de los primeros cinco volúmenes, Dixon 

renunció cuando recibió la invitación de pastorear la iglesia que había pastoreado Spurgeon, el 

Tabernáculo Metropolitano de Londres. La dirección editorial pasó a Louis Meyer (1862-1913), 

un evangelista judío. Se publicaron cinco volúmenes más, hasta que le sorprendió la muerte. La 

dirección editorial de los dos últimos volúmenes le cayó entonces a R. A. Torrey (1856-1928), 

quien por varios años había sido pastor de la iglesia de Moody y el director del instituto Moody. 

Torrey fue considerado por muchos como el sucesor de Moody. En el momento en que Torrey era 

editor general del proyecto de Los Fundamentos, fue decano del Instituto Bíblico de Los Angeles, 

y pastor de la Iglesia de la Puerta Abierta de la misma ciudad. 

 
El Testimonio fue organizado en 1909 por el Rev. A. C. Dixon, D.D., quien editó los primeros 
cinco volúmenes de Los Fundamentos. Tuvo que dejar el trabajo cuando fue llamado en el 
verano de 1911 para convertirse en pastor del Tabernáculo Metropolitano en Londres, fundado 

por C. H. Spurgeon. Los siguientes cinco libros fueron editados por Louis Meyer, un judío 
cristiano, que trabajó tan duro que su salud falló y murió en 1913. El Dr. R. A. Torrey, 

entonces decano del Instituto Bíblico de Los Ángeles, editó los volúmenes 11 y 12. Los 
siguientes hombres formaron el comité original: Dr. Dixon, Dr. Torrey, Dr. Meyer, Henry P. 
Crowell, Thomas S. Smith, D. W. Potter y Dr. Elmore Harris. Los siguientes hombres se 

agregaron más tarde a este comité: Joseph Kyle, D.D., LL.D., Charles R. Erdman, D.D., 
Delavan L. Pierson, L. W. Munhall, D.D., T. C. Horton, H. C. Mabie, D.D., y John Balcom 
Shaw, D.D. Giles Kellogg era el fideicomisario de Los Angeles de los fondos de Testimony, 

y J. S. McGlashan el fideicomisario de Chicago. Thomas E. Stevens, editor del Moody Church 

 
71  “Foreword” The Fundamentals: A Testimony to the Truth. Vol. I. Chicago, IL: Testimony Publishing Company, 

no date. 
72  Dobson, Ed. “Fundamentalism - it’s roots” Fundamentalist Journal. Sep. 1982, p. 24. 



Los cinco fundamentos y la serie de libros Los Fundamentos 

48 

  

Herald, era el director comercial, y Moody Church y Moody Bible Institute contribuyeron al 
éxito del trabajo.73 

 

La influencia derivada de Carlos Spurgeon en Los Fundamentos es evidente por la contribución 

de un capítulo por su hijo, Tomás Spurgeon (1856-1917), además de un capítulo por T. W. 

Medhurst (1834-1917), el primer estudiante del colegio bíblico de Spurgeon. 

 
Los volúmenes contienen, en promedio, ocho capítulos cada uno ... En la primera página de 

cada volumen, el lector es desafiado con estas palabras, “¡A la ley y al testimonio!” (Isaías 
8:20). Los artículos cubren una amplia gama de temas: el nacimiento virginal, la deidad de 

Cristo, su encarnación, historia del método histórico crítico, arqueología, filosofía moderna, 
justificación por la fe, la inspiración de la Biblia, la ciencia y la fe cristiana, la resurrección 
corporal de Cristo, la expiación, la evolución y otros errores, la profecía cumplida y la segunda 

venida de Cristo, y hay muchos testimonios personales valiosos.74 

 
¿Qué dio lugar a la publicación de Los Fundamentos? ¿Por qué fue tan importante defender 

las principales doctrinas de la fe histórica ortodoxa? Los 89 capítulos de los 12 volúmenes 
tratan básicamente de los cinco fundamentos de la fe: (1) la inspiración y autoridad de la 
Biblia; (2) el nacimiento virginal de Cristo; (3) la deidad de Cristo; (4) la expiación sustitutiva 

de Cristo; (5) la resurrección corporal y la segunda venida de Cristo. Observe que estos cinco 
se centraron en Cristo (la Palabra viva) y la Biblia (la Palabra de Dios escrita). Estas fueron 

las mismas doctrinas que estaban bajo el ataque de los eclesiásticos modernistas o liberales. 
Grandes hombres de la fe, hombres firmes con un alto nivel académico, unieron sus manos y 
corazones a través de líneas denominacionales, a pesar de sus pequeñas diferencias 

doctrinales, para producir esta obra para defender la fe una vez dada a los santos.75 

 

Información variada de interés acerca de Los Fundamentos: 

 

• Doce volúmenes con un total de más de 1.600 páginas. 

• 62 autores nombrados. No se sabe la cantidad total con exactitud, debido a que algunos 

fueron escritores anónimos. 

• Los escritores representaron al menos seis países de Norteamérica y Europa. 

• Un autor anónimo se describió a sí mismo sencillamente como “un ocupante de la banca”. 

• Se distribuyeron alrededor de 3 millones de ejemplares.  

• Se recibieron 200.000 cartas de respuesta. 

 

Aunque a los “cinco fundamentos” de 1910 les faltaban muchos elementos doctrinales, dentro de 

los volúmenes de Los Fundamentos se expusieron en gran medida las diversas doctrinas con más 

profundidad. También se abordaron asuntos prácticos, como el evangelismo personal, la 

importancia de la escuela dominical, las misiones extranjeras, la oración, etc. También hubo 

advertencias contra la evolución, la filosofía moderna, el socialismo, el mormonismo, el 

catolicismo, la ciencia cristiana, etc. “Los artículos eran académicos pero prácticos; apologéticos, 

pero no vengativos; informativos, pero no excesivamente minuciosos”.76 

A continuación, proveemos un surtido de citas por diversos escritores de Los Fundamentos, 

 
73  Howard Jr., Philip E. “Unashamed Fundamentalists: A review of the recent history of Fundamentalism” The 

Sunday School Times. May 26, 1945, p. 3. 
74  Ibid., p. 3. 
75  Lightner, Robert. “A Plea to Fellow Fundamentalists” Fundamentalist Journal. June 1986, p. 14. 
76  Priest, Gerald L. “A. C. Dixon, Chicago Liberals, and The Fundamentals” Detroit Baptist Seminary Journal. 

Spring 1996, p. 132. 



Los cinco fundamentos y la serie de libros Los Fundamentos 

49 

  

comenzando con J. C. Ryle, acerca de la vitalidad del cuerpo de Cristo: 

 
Esta es la única Iglesia que con certeza perdurará hasta el fin. Nada puede derrocarla ni 
destruirla por completo. Sus miembros pueden ser perseguidos, oprimidos, encarcelados, 

golpeados, decapitados, quemados; pero la verdadera Iglesia nunca se extingue del todo; 
resurge de sus aflicciones; pervive a través del fuego y el agua. Los Faraones, los Herodes, 
los Nerones, las sanguinarias Marías, han trabajado en vano para sofocar esta Iglesia; matan 

a miles, y luego mueren y van a su propio lugar. La verdadera Iglesia los sobrevive a todos y 
los ve enterrados, uno a su vez. Es un yunque que ha roto muchos martillos en este mundo, y 

romperá muchos martillos todavía; es una zarza que, ardiendo a menudo, no se consume.77 
 
Supongamos que un cristiano de antaño entrara por primera vez en el aula de uno de los 

profesores modernistas más radicales, dirigiéndose a un grupo representativo de teólogos de 
Alemania, Gran Bretaña o Estados Unidos. Se asombraría al escuchar la enseñanza del 
socinianismo más descarnado: la pregunta que el profesor plantearía no sería la teoría vicaria 

o moral del sacrificio de Cristo, sino si Cristo realmente murió y si era necesaria la muerte 
expiatoria. Afirmaría, con la mayor serenidad posible, que la suposición del desagrado o la 

ira de Dios por el pecado es un concepto arcaico; que el pecado no es culpa como la concibe 
la teología tradicional, ni necesita propiciación, y que no hay necesidad de salvación, pues 
nunca hubo caída. (Un Dios que considera a los pobres y trabajadores como miserables 

pecadores, que deben considerarse afortunados de ser perdonados por Cristo, dice uno de los 
principales modernistas británicos, no es Dios en absoluto. El teólogo puede llamarlo un Dios 
de amor, pero en la práctica es rencoroso e ingenuo). La doctrina de la evolución ha borrado 

de la Biblia la existencia de un hombre como Adán, y la biología ha enseñado que la muerte 
no se debe al pecado. Probablemente entonces oiría al profesor continuar demostrando que 
hoy en día nadie piensa en el pecado como Pablo, que es imposible para el hombre de hoy, 

familiarizado con la doctrina de la evolución y las investigaciones de la erudición bíblica, 
pensar en el pecado como una deuda con Dios; que el Dios de la Biblia es, después de todo, 

solo el Dios de la teología tradicional. En una palabra, oiría que lo que esta época no solo 
exige, sino que requiere, es una Biblia reconstruida, una teología bíblica reinterpretada y una 
presentación de concepciones apostólicas acorde con la mentalidad moderna.78 

 
Si no hay una Deidad objetiva, no puede haber pecado. Si el hombre es Dios, no puede haber 
culpa; y si no hubo caída, y si es el ascenso, no la caída del hombre, lo que el estudio de la 

historia nos da a conocer, no hay, por supuesto, necesidad de redención; y si no hay necesidad 
de redención, no podría haber, por supuesto, rescate ni Redentor, y una expiación es teológica 

y filosóficamente absurda. Si no hay una creación especial, y el hombre es una mera evolución 
de una rana, un caballo o un antropoide, ¿por qué, por supuesto, no puede hablarse de 
expiación? Si no hay tormenta y nadie se ahoga, ¿por qué habría alguien de lanzar un bote 

salvavidas? Si la paga del pecado no es la muerte, ¿qué evangelio hay en la muerte de Cristo 
por el pecado y los pecadores?79 
 

Finalmente, consideramos la expiación en su verdadero poder. Al recorrer la historia, la vemos 
ejemplificada en innumerables vidas. Pablo, Agustín, Francisco de Asís, Lutero, Latimer, 

junto con una miríada de pecadores, luchadores, cansados, abatidos y enfermos de pecado, 
agobiados por el peso del pecado, atormentados por el temor a la culpa, luchando contra la 
fuerza del pecado, atormentados por el dolor del pecado, han encontrado paz en Aquel que 

 
77  Ryle, J. C. “The True Church” The Fundamentals: A Testimony to the Truth. Vol. IX. Chicago: Testimony 

Publishing Company, no date, p. 8. 
78  Hague, Dyson. “At-One-Ment by Propitiation” The Fundamentals: A Testimony to the Truth. Vol. IX. Chicago: 

Testimony Publishing Company, no date, pp. 36-37. 
79  Ibid., pp. 37-38. 



Los cinco fundamentos y la serie de libros Los Fundamentos 

50 

  

murió. “La expiación”, dijo el gran científico Sir David Brewster, “¡Oh, lo es todo para mí! 
Satisface mi razón, satisface mi conciencia, llena mi corazón”.80 
 

La ley siempre tiene un lugar y una obra distinta y completamente diversificada comparada 
con la gracia. La ley es Dios prohibiendo y exigiendo (Éxodo 20:1, 17); la gracia es Dios 
suplicando y otorgando (2 Corintios 5:18, 21). La ley es un ministerio de condenación 

(Romanos 3:19); la gracia, de perdón (Efesios 1:7). La ley maldice (Gálatas 3:10); la gracia 
redime de esa maldición (Gálatas 3:1). La ley mata (Romanos 7:9, 11); la gracia vivifica (Juan 
10:10). La ley calla toda boca ante Dios; la gracia abre toda boca para alabarle. La ley pone 

una gran y culpable distancia entre el hombre y Dios (Éxodo 20:18, 19); la gracia acerca al 
hombre culpable a Dios (Efesios 2:13). La ley dice: “Ojo por ojo, diente por diente” (Éxodo 

21:24); la gracia dice: “No resistáis al que es malo; antes, a cualquiera que te hiera en la mejilla 
derecha, vuélvele también la otra” (Mateo 5:39). La ley dice: “Odia a tu enemigo”; la gracia, 
“Amad a vuestros enemigos, bendecid a los que os maldicen”. La ley dice: obra y vive (Lucas 

10:26, 28); la gracia, cree y vive (Juan 5:24). La ley nunca tuvo un misionero; la gracia debe 
ser predicada a toda criatura. La ley condena rotundamente al mejor hombre (Filipenses 3:4, 
9); la gracia justifica libremente al peor (Lucas 23:24; Romanos 5:5; 1 Timoteo 1:15; 1 

Corintios 6:9, 11). La ley es un sistema de prueba; la gracia, de favor. La ley apedrea a la 
adúltera (Deuteronomio 22:21); la gracia dice: “Ni yo te condeno” (Juan 8:1, 11). Bajo la ley, 

la oveja muere por el pastor; bajo la gracia, el pastor muere por la oveja (Juan 10:11).81 
 
Pero cuando consideramos que la teoría de la evolución fue concebida en el agnosticismo y 

nació y se nutrió de la infidelidad; que es la columna vertebral de la crítica superior destructiva 
que ha atacado con tanta saña tanto la integridad como la autoridad de las Escrituras; que 
fracasa rotundamente al explicar —lo que Génesis deja tan claro— esos tremendos hechos de 

la historia y la naturaleza humana, la presencia del mal y el sufrimiento que conlleva; que no 
ofrece más que una respuesta negativa a la pregunta suprema de los siglos: “Si el hombre 
muriere, ¿volverá a vivir?”, que, de hecho, sustituye a un Dios personal por “una energía 

infinita y eterna” que carece de cualidades morales o atributos positivos, no es sabio, ni bueno, 
ni misericordioso ni justo; no puede amar ni odiar, recompensar ni castigar; que niega la 

personalidad de Dios y del hombre, y los presenta, junto con la naturaleza, como sujetos a un 
proceso de evolución sin principio ni fin; y considera al hombre simplemente como una forma 
pasajera de esta energía universal, y por lo tanto sin libre albedrío, responsabilidad moral ni 

inmortalidad, resulta evidente para todo profano inteligente que tal sistema no puede tener 
ningún punto de contacto con el cristianismo. Bien podría ser perdonado si observa con 
asombro a los ministros del Evangelio aún aferrados a él y alberga dudas sobre su sinceridad 

o cordura.82 

 

Hubo varias advertencias acerca de cómo el modernismo socava la confianza en la Biblia, como 

destaca el siguiente escritor: 

 
Es posible, por lo tanto, que algunos eventos, como la restauración del sirviente del centurión, 

fueran simples coincidencias; que otros, como el aparente caminar de Jesús sobre el agua, 
fueran hechos naturales que la oscuridad y la confusión hicieron malinterpretar; que otros, 
como convertir el agua en vino, fueran en realidad parábolas que con el tiempo se 

transformaron en milagros. Como casi todos los milagros no relacionados con la sanidad 

 
80  Hague, Dyson. “At-One-Ment by Propitiation” The Fundamentals: A Testimony to the Truth. Vol. IX. Chicago: 

Testimony Publishing Company, no date, pp. 39-40. 
81  Scofield, C. I. “The Grace of God” The Fundamentals: A Testimony to the Truth. Vol. IX. Chicago: Testimony 

Publishing Company, no date, pp. 45-46. 
82  “Evolutionism in the Pulpit” The Fundamentals: A Testimony to the Truth. Vol. VIII. Chicago: Testimony 

Publishing Company, no date, p. 31. 



Los cinco fundamentos y la serie de libros Los Fundamentos 

51 

  

tuvieron sus prototipos en el Antiguo Testamento, al menos muchos de ellos se atribuyeron a 
Jesús porque los hombres esperaban tales hechos de su Mesías y finalmente se convencieron 
de que él debía haberlos realizado.83  

 

Al publicarse el último volumen en el año 1915, se incluyó un testimonio acerca de los caballeros 

que habían hecho posible su publicación, el cual indica el alcance geográfico, el interés, la 

demanda y la gran suma de libros distribuidos: 

 
Puede ser de interés afirmar que se han publicado y distribuido más de 2.500.000 de copias 
de los doce volúmenes, y que la petición de volúmenes anteriores ha sido tan insistente que 

ha hecho necesaria la reimpresión de más de un cuarto de millón de copias adicionales de los 
números anteriores, lo que eleva la producción total a casi 3.000.000 de copias. 

Aproximadamente un tercio de estas 3.000.000 de copias se han enviado a países fuera de 

los Estados Unidos. Aproximadamente la mitad de estos últimos se han enviado a varias partes 
de Gran Bretaña y el resto a otros países extranjeros. La gran mayoría de los obreros 
misioneros protestantes del mundo los han recibido.84 

 

Aunque la serie de libros Los Fundamentos fue muy bíblica en general y ayudó a advertir sobre 

la falsa doctrina y el modernismo, una lectura minuciosa revela algunas decepciones. Como cuatro 

de la gran cantidad de autores que contribuyeron a Los Fundamentos fueron solo parcialmente 

conservadores (especialmente James Orr). Parece que la principal preocupación fue asegurar que 

se trataran ciertos temas, sin que ninguno de los autores fuera modernista. Representaban el 

pensamiento dominante de la época de aquellos que no eran modernistas, pero eso también 

significaba que algunos no eran tan conservadores como deberían haber sido para inclusión en la 

obra. Esto puede servir como un recordatorio de que incluso si algo tiene el sello de 

“fundamental”, todavía necesita ser filtrado por la Palabra de Dios. 
 

Con la influencia resurgente del movimiento fundamentalista y el potencial que trae para el 
avivamiento nacional, debemos defender constantemente lo esencial y absoluto del 
cristianismo. La marea abrumadora del secularismo, el humanismo y el liberalismo tiene la 

intención de destruir la iglesia de Cristo. Así como nuestros antepasados fundamentalistas 
resistieron los vientos del liberalismo que azotaban el Atlántico, nosotros en nuestra 
generación debemos resistir la marea del secularismo que ha permeado todos los niveles de la 

sociedad. Debemos defender la Biblia como inspirada e infalible. Debemos predicar a un Jesús 
quien es Dios, uno que murió una muerte sustitutiva, fue sepultado, resucitó y regresará a la 

tierra. Alcemos la bandera de la Verdad y agitemos su bandera en alto. Debemos defender sin 
concesiones la Verdad que nos ha liberado.85 

 

La influencia de esta serie de libros en detener la marea del modernismo y defender la fe es 

incalculable, sentando las bases doctrinales sobre las cuales se consolidaría el movimiento 

fundamentalista en las décadas subsiguientes. 

Aunque los puntos de vista doctrinales son generalmente muy conservadores, Los 

Fundamentos toleraron cierta diversidad; debe entenderse que el fundamentalismo como 

movimiento estaba todavía en sus etapas iniciales y no había pasado por el fuego refinador de la 

controversia fundamentalista-modernista de la década de 1920 en la que se solidificó el 

fundamentalismo.

 
83  Trumbull, Charles G. “The Sunday School’s True Evangelism” The Fundamentals: A Testimony to the Truth. 

Vol. XII. Chicago: Testimony Publishing Company, no date, p. 52. 
84  “A statement by the two laymen” The Fundamentals: A Testimony to the Truth. Vol. XII. Chicago, IL: 

Testimony Publishing Company, no date, p. 4. 
85  Dobson, Edward. In Search of Unity. Nashville: Thomas Nelson, 1985, pp. 47-48. 



 

52 
 

Capítulo 7 - El origen del término “fundamentalista” 
 
Desde el principio, el fundamentalismo ha sido un movimiento doctrinal. Su historia temprana 

nunca debe caracterizarse como fanatismo emocional. Comenzó como un compromiso con 
las doctrinas básicas del cristianismo, aparte de lo cual uno dejaba de ser cristiano.86 

 

El evento que culminó con el acuñamiento del término fue una reunión previa a una conferencia 

de la Convención Bautista del Norte en Buffalo, Nueva York en 1920. Proporcionaremos los 

antecedentes del propio hombre que acuñó el término: 

 
En la primavera de 1920, un grupo de veinticinco pastores se reunieron en Nueva York para 
conferencias y oraciones. Ese grupo decidió que al menos se podía hacer una cosa. Se podría 
convocar a un grupo más grande el día antes de la reunión de la Convención del Norte en 

Buffalo para considerar la situación. 
Solicitaron siete de ellos para organizar dicha reunión. Estos siete pidieron a otros que se 

unieran a ellos para convocar una conferencia sobre los fundamentos bautistas en Buffalo. La 
llamada llevaba los nombres de 150 ministros y laicos honrados y respetados.  
Un total de 3.000 bautistas se reunieron para esa conferencia de Buffalo, ¡y qué conferencia 

fue! … se lanzó el movimiento de los fundamentos bautistas y continuará hasta que ganemos 
la victoria a lo largo del trayecto.87 

 

Previo a dicha conferencia, se había formado una convocatoria firmada por 156 líderes bautistas 

invitando a miles a la conferencia sobre “Los Fundamentos de nuestra Fe Bautista”. La 

convocatoria afirmó lo siguiente: 

 
Vemos con creciente alarma los estragos que el racionalismo está causando en nuestras 
iglesias, como lo demuestra el desvío de muchos de nuestros ministros de los fundamentos de 
nuestra santa fe. La enseñanza en muchas de nuestras instituciones educativas está resultando 

desastrosa para la fe de los jóvenes que serán los líderes del futuro. Una mundanalidad 
generalizada y creciente se ha infiltrado en las iglesias, una mundanalidad que nos ha robado 
poder y nos ha acarreado vergüenza pública. 

Creemos que, como bautistas, tenemos el deber inmediato y urgente de reafirmar y recalcar 
los fundamentos de nuestra fe neotestamentaria. Sin duda alguna, la gran mayoría de nuestro 

pueblo bautista es tan leal como lo fueron nuestros padres a los principios y políticas bautistas, 
pero esta lealtad no durará mucho a menos que se tome alguna medida para detener la 
creciente ola de liberalismo y racionalismo y para preservar nuestros principios en su 

simplicidad y pureza. 
Por lo tanto, actuando por iniciativa propia como sus hermanos, convocamos a una 

conferencia sobre “Los Fundamentos de nuestra Fe Bautista”, que se celebrará en la Iglesia 

Bautista de la Avenida Delaware, Buffalo, desde la 1 p. m. del lunes 21 de junio hasta las 9:30 
p. m. del martes 22 de junio. Estas fechas preceden inmediatamente a la reunión de la 

Convención Bautista del Norte.88  

 

La conferencia comenzó en una iglesia de la ciudad, pero debido a las multitudes que llegaron 

(aproximadamente 3.000) se cambiaron al auditorio cívico de la ciudad. Se escribió un libro con 

los mensajes de los conferencistas, lo cual puede permitir a uno sentir la pasión y dedicación por 

 
86  Dobson, Edward. In Search of Unity. Nashville: Thomas Nelson, 1985, p. 35. 
87  Laws, Curtis Lee. “Fundamentalism From the Baptist Viewpoint” Moody Bible Institute Monthly. September, 

1922, pp. 14-15. 
88  Stowell, Joseph M. Background and History of the General Association of Regular Baptist Churches. Hayward, 

CA: Gospel Tracts Unlimited, 4th ed., 1949, p. 13. 



El origen del término “fundamentalista” 

53 

  

la sana doctrina. Se abrió la conferencia expresando la siguiente preocupación: 

 
En cuanto al motivo y la oportunidad de esta convocatoria a la conferencia, quienes la 
emitimos estamos seguros de que algunos de nuestros preciados fundamentos históricos de la 

fe están en peligro. La situación en nuestras escuelas y seminarios es crítica. El profesorado 
de una escuela o seminario puede ser en un 90% firme, sensato y espiritual, pero si dicha 
escuela permite la presencia y la enseñanza sin restricciones de incluso uno o dos profesores 

que socavan la fe, alteran las convicciones y alejan los corazones de los estudiantes, esa 
institución se vuelve y seguirá siendo insegura hasta que se haya depurado de esa fuente de 

veneno pernicioso. ...  Todo el mundo conoce el alejamiento actual de los linderos antiguos, 
la tendencia actual hacia el modernismo en teología y el racionalismo en filosofía, así como 
el materialismo generalizado en la vida que hace tiempo que pasó el punto en que era 

simplemente perturbador y ha alcanzado una condición que solo puede describirse como 
destructiva.89 

 

A continuación, una muestra de uno de los mensajes, en este caso de J. Porter, donde instó a los 

congregados a contender por la fe: 

 
Debemos tener en cuenta que contender por la fe no es una cuestión de opción, sino de 

mandato positivo. Es imposible obedecer a Cristo y agradar a Dios sin contender por la fe. El 
hombre que no contiende por la fe no es apto para contender por Cristo. Seguramente podemos 

darnos el lujo de contender por aquel que luchó con la muerte y el infierno por nosotros. 
Tenga en cuenta que no se nos ordena contender por fe, o una fe, sino por “la” fe. La fe 

salvadora es una proposición subjetiva; pero la fe es objetiva. Es un sistema correlacionado 

de doctrinas del Nuevo Testamento, que no está sujeto a sumas ni restas. Muchos tienen fe en 
Cristo y, por lo tanto, son salvos y, sin embargo, no sostienen ni contienden por la fe una vez 
dada.90 

 

Después de exponer tres puntos, “Nuestras doctrinas distintivas están siendo negadas; nuestra 

misión distintiva está siendo menospreciada; nuestra influencia distintiva está siendo destruida”, 

W. B. Riley concluyó sonando la alarma con el siguiente pensamiento:  

 
Si fueren destruidos los fundamentos, ¿qué ha de hacer el justo? Ya no se trata del gigante de 
Dios, buscando a tientas en la oscuridad los pilares de un templo pagano para derribarlos y 

vencer a sus adversarios. La imagen ha cambiado por completo. El Sansón del modernismo, 
cegado por los vapores teológicos alemanes, busca a tientas los pilares del templo cristiano y 
con gusto arrancaría el último, dejando al cristianismo en un colapso total.91 

 

Curtis Lee Laws (1868-1946), el editor de la revista bautista Watchman-Examiner, en su camino 

a casa posterior a la conferencia de Buffalo, escribió y publicó este párrafo en la edición del 1 de 

julio de 1920 de su revista: 
 
Aquí y ahora hacemos moción que se adopte un nuevo término para describir a los hombres 

entre nosotros que insisten en que no se eliminen los linderos. Los “conservadores” están 
estrechamente aliados con las fuerzas reaccionarias en todos los ámbitos de la vida. Los 
“premilenialistas” están demasiado aliados con una sola doctrina y no son lo suficientemente 

 
89  Massee, J. C. “Opening Address” Baptist Fundamentals. Philadelphia: The Judson Press, 1920, pp. 4-5. 
90  Porter, J. W. “An unexpected message” Baptist Fundamentals. Philadelphia: The Judson Press, 1920, pp. 110-

111. 
91  Riley, W. B. “Modernism in Baptist Schools” Baptist Fundamentals. Philadelphia: The Judson Press, 1920, pp. 

185, 187. 



El origen del término “fundamentalista” 

54 

  

inclusivos. Los “linderistas” [Landmarkers] tienen una desventaja histórica y connota un 
grupo particular de conservadores radicales. Sugerimos que aquellos que aún se aferran a 

los grandes fundamentos y que pretenden luchar en la batalla regia por los fundamentos 

se denominen “fundamentalistas”. Por ese nombre, el editor del Watchman-Examiner está 
dispuesto a ser conocido.92 

 

¡Había nacido el fundamentalismo! Se podría decir que había nacido antes, entre el ejemplo de la 

separación de Spurgeon y el movimiento de conferencias y la publicación de los libros Los 

Fundamentos, pero para esta conferencia en junio del 1920, había madurado lo suficiente para 

adoptar un nombre con el cual se identificarían millares de creyentes por cien años y más. El 

fundamentalismo, como un movimiento definido, se podría decir que comenzó con su 

nombramiento en 1920. Pronto comenzaron a brotar organizaciones estructuradas que 

orgullosamente llevaban el nuevo término. National Federation of Fundamentalists of the 

Northern Baptists (Federación Nacional de Fundamentalistas de los Bautistas del Norte) fue 

formada ese mismo año. Perdura hasta el día de hoy con principios fundamentales bajo el nombre 

Foundations Baptist Fellowship International.  

Años más tarde, Laws reflejó sobre su parte en acuñar el famoso término y compartió la 

siguiente observación: 

 
Que yo sepa, yo acuñé el término “fundamentalista”, aunque mucho antes ya existían 
defensores de lo que se conocía como los fundamentos. 

En nuestra Convención del Norte de Buffalo, celebrada en 1920, quienes profesaban la fe 
conservadora celebraron una gran conferencia previa a la convención. Al regresar a casa de 
esa conferencia, escribí en un tren la historia del encuentro. Recuerdo haber usado en mi 

escrito expresiones como estas: “¿Cómo llamaremos a estos hermanos que protestan? No 
podemos llamarlos conservadores, porque en algunos aspectos son progresistas. No podemos 
llamarlos premilenialistas, porque algunos no enfatizan estas doctrinas en particular. No 

podemos llamarlos seguidores de Landmark, porque eso no connota sus creencias. Ya que 
defienden los fundamentos de nuestra fe, ¿por qué no llamarlos fundamentalistas?” 

Mi artículo, junto con lo anterior, se publicó en el Watchmen-Examiner y captó la atención 

del público. Pronto encontró su lugar en los periódicos de todo el mundo, luego en las revistas 
y después en libros serios y reflexivos.93 

 

En un artículo en el Watchmen-Examiner, probablemente escrito por su editor Curtis Lee Laws, 

se expresó que el nombre mismo es de poca importancia en contraste a lo que representa: 

 
Ahora bien, que sepan todos los hombres en todas partes que el fundamentalismo bautista es 
un movimiento espontáneo dentro de nuestra amada denominación, que busca reafirmar y 
reenfatizar los principios de antaño por los que nuestros padres sufrieron y murieron. Busca 

unir a nuestra denominación en lugar de dividirla. El nombre del movimiento es un mero 
incidente y relativamente poco importante. El movimiento en sí nunca morirá, porque siempre 
habrá hombres lo suficientemente valientes como para luchar con fervor por la fe entregada 

una vez por todas a los santos. Y es esta condición —aguda, vigorosa, insistente— la que 
resulta tan desagradable para los hombres sin convicciones. ... Desde entonces, a los 

conservadores enérgicos —conservadores que consideran su deber defender la fe— se les ha 
llamado, por consenso general, “fundamentalistas”. Hasta ahora, no nos avergonzamos del 
nombre. Sin embargo, no es el nombre, sino la causa que representa, lo que nos interesa.94 

 
92  Laws, Curtis Lee. “Convention Side Lights” Watchman-Examiner. July 1, 1920, p. 834. 
93  Stowell, Joseph M. Background and History of the General Association of Regular Baptist Churches. Hayward, 

CA: Gospel Tracts Unlimited, 4th ed., 1949, p. 17. 
94  “Fundamentalism Is Very Much Alive” The Watchman-Examiner. July 28, 1921, p. 941. 



El origen del término “fundamentalista” 

55 

  

 

Aunque se ha encontrado al menos un caso del uso del término “fundamentalista” antes de 1920 

(como la revista The Fundamentalist: being the journal of the Wesley Bible Union, 1914), no se 

utilizó como etiqueta para distinguirse del modernismo y difícilmente podría decirse que haya 

entrado en el vocabulario religioso hasta 1920 como lo fue con los escritos de Curtis Lee Laws. 

En los tiempos antes de que surgiera el término fundamentalista, se utilizaban términos como 

conservador, ortodoxo y evangélico para referirse a los que eran conservadores y bíblicos en 

puntos esenciales de la fe.  

No todos los historiadores están de acuerdo en cuanto a cuándo comenzó el fundamentalismo, 

pero aun si se asigna un comienzo posterior a las conferencias, reconocen el impacto de las 

conferencias a fines del siglo XIX y principios del XX en preparar el terreno para el 

fundamentalismo y lo que llegó a conocerse como “la controversia fundamentalista-modernista”. 

Las doctrinas fundamentales fueron lo que se ha venido enseñando a través de las edades. Lo 

innovador fue en cosas menores donde se permite estar en desacuerdo en sus detalles, tal como la 

división de la Biblia en siete periodos o dispensaciones, con cada una acabando en apostasía. 

Ejemplos de definiciones para el término fundamentalismo: 

 
El fundamentalismo histórico siempre se ha caracterizado por un núcleo de doctrinas bíblicas, 
históricas y ortodoxas. Estos conciernen principalmente a las Escrituras y a Jesucristo. Junto 
con la doctrina de la separación eclesiástica y la práctica de una propagación y defensa 

militante de esas creencias, le han dado su identidad al fundamentalismo. El número exacto 
de doctrinas explícitas o una lista “oficial” de creencias fundamentalistas sería difícil, si no 

imposible, de determinar, ya que el acuerdo entre los fundamentalistas ha sido algo general. 
La mayoría de los fundamentalistas se contentarían con términos como “doctrinas principales” 
o “doctrinas cardinales” para describir su consenso.95 

 
El fundamentalismo representa un resurgimiento de prácticas antiguas, que no comenzaron 
con Martín Lutero, sino en Pentecostés. El fundamentalismo es apostólico, y la doctrina de la 

justificación se remonta a Pablo. Esa rama de la que surgió el movimiento fundamentalista 
vivió en la oscuridad a lo largo de los siglos y nunca había sido silenciada por completo, ni 
siquiera en la edad oscura... Lo que hizo el fundamentalismo fue despertar del letargo al 

apostolicismo adormecido. El tema de la Reforma, como el clamor de los fundamentalistas 
hoy, fue “de vuelta a la Biblia y a los apóstoles”, sin ningún mediador entre los hombres y 
Dios excepto Cristo. Los fundamentalistas están en la línea directa de sucesión de los que 

predican este mismo mensaje.96 

 

Kirsopp Lake, un destacado teólogo liberal, asombrosamente confiesa lo siguiente acerca de los 

orígenes bíblicos del movimiento: 

 
Es un error, a menudo cometido por personas educadas que tienen poco conocimiento de 

teología histórica, suponer que el fundamentalismo es una forma nueva y extraña de pensar. 
No es nada de eso; es la. . . supervivencia de una teología que alguna vez fue universalmente 
sostenida por todos los cristianos … El fundamentalista puede estar equivocado; creo que lo 

está. Pero somos nosotros los que nos hemos alejado de la tradición, no él, y lamento el destino 
de cualquiera que intente discutir con un fundamentalista sobre la base de autoridad. La Biblia 
y el corpus theologicum de la Iglesia están del lado fundamentalista.97 

 

 
95  McCune, Rolland D. “Doctrinal non-issues in historic Fundamentalism” Detroit Baptist Seminary Journal. Fall 

1996, p. 171. 
96  Moritz, Fred. Contending for the Faith. Greenville, SC: Bob Jones University Press, 2000, p. 16. 
97  Beale, David. In Pursuit of Purity. Greenville, SC: Unusual Publications, 1986, p. 4. 



El origen del término “fundamentalista” 

56 

  

En conclusión, el término fundamentalista no surgió como una etiqueta de innovación teológica 

o fanatismo, sino como el estandarte de una defensa militante de la ortodoxia histórica frente al 

avance del modernismo.



 

57 
 

Capítulo 8 - El disparo que provocó la batalla en serio 
 

Una de las grandes batallas por la fe se desató en la década de 1920 entre un bautista inconverso, 

el Dr. Harry Emerson Fosdick (1878-1969), y los creyentes presbiterianos. Por medio de un 

arreglo especial, el Dr. Fosdick fue pastor suplente de la Primera Iglesia Presbiteriana de la ciudad 

de Nueva York. En esta ocasión, predicó su famoso sermón con el interrogante: “¿Ganarán los 

fundamentalistas?”  

El sermón de Fosdick y la respuesta en el sermón del distinguido pastor presbiteriano Clarence 

Macartney (1879-1957) trazaron las líneas de batalla para la lucha entre el bien o el mal, la 

ortodoxia o la apostasía, la luz o las tinieblas, la fe o la incredulidad. Dado que los modernistas 

por lo general no creían en la deidad de Cristo, su resurrección corporal literal y la inspiración de 

toda la Escritura, no es una exageración tildarlo de esta manera.  

 
El domingo 21 de mayo de 1922 por la mañana, Harry 
Emerson Fosdick subió al púlpito de la Primera Iglesia 

Presbiteriana de la ciudad de Nueva York para predicar 
el sermón más famoso de su carrera: “¿Ganarán los 
fundamentalistas?” Descrito por Fosdick como una 

“súplica de buena voluntad”, el sermón cayó como una 
bomba en la Iglesia Presbiteriana y puso en marcha una 

serie de explosiones que sacudirían a la iglesia hasta bien 
entrada la próxima década.98 

 

En su sermón, Fosdick mencionó específicamente seis 

asuntos doctrinales serios: 

 

1) la historicidad de ciertos milagros especiales 

2) el nacimiento virginal de Cristo 

3) la inspiración e infalibilidad de los documentos 

originales de las Escrituras 

4) la expiación por sangre 

5) la segunda venida de Cristo para establecer su reino 

6) la historia de la creación 

 

Para Fosdick, estas doctrinas elementales, algunas con las cuales expresó dudas o directamente se 

burló en su sermón, eran “asuntos menores”. ¡Qué blasfemia! Como si esto no fuera suficiente, 

añadió: “... no hay nada en juego en la controversia de la que depende la salvación de las almas 

humanas. Ese es el problema con todo este asunto: ¡mucho de lo que ocurre no tiene importancia!” 

En su mensaje, Fosdick quiso convencer de que los que niegan fundamentos de fe, de todos 

modos son cristianos evangélicos, y, por tanto, debemos poner a un lado diferencias de opinión y 

unirnos. Al concluir, Fosdick lamentó que fuera una “vergüenza penitente que la iglesia cristiana 

estuviera peleando por asuntos pequeños”.  

El sermón de Fosdick sirvió como el detonante que provocó acción. 2 Tesalonicenses 2:12 

afirma: A fin de que sean condenados todos los que no creyeron a la verdad, sino que se 

complacieron en la injusticia. 

En reacción al bombazo de Fosdick, el conocido predicador presbiteriano Clarence Macartney 

predicó un sermón titulado “Shall Unbelief Win?” (¿ganará la incredulidad?). John Straton, un 

 
98  Longfield, Bradley J. The Presbyterian Controversy: Fundamentalists, Modernists, and Moderates. New York: 

Oxford University Press, 1991, p. 9. 

                         Harry Fosdick 



El disparo que provocó la batalla en serio 

58 

  

bautista, predicó un sermón para mofarse del sermón de Fosdick titulado “Shall The 

Funnymonkeyists Win?” (¿ganarán los cómicos hombre monos?). ¡La batalla había comenzado! 

Ahora era una guerra abierta en la batalla por la fe. 

Otro historiador eclesiástico describió en términos dramáticos los efectos del sermón de la 

siguiente manera: 

 
En 1922, la interrogatoria del sermón de Fosdick, “¿Ganarán los fundamentalistas?”, fue el 
disparo que se escuchó en todo el país en las guerras modernistas-fundamentalistas.99 

 

Macartney reconoció que el ataque de Fosdick no fue dirigido contra el fundamentalismo en sí, 

sino contra el cristianismo: 

 
Pero no son pocos los que no se consideran ni “fundamentalistas” ni “modernistas”, sino 
cristianos, esforzándose en medio del polvo y el confuso clamor de esta vida por aferrarse a 
la fe cristiana y seguir al Señor Jesucristo, que leerán este sermón con pena y dolor. Los 

presbiterianos que lo lean lamentarán profundamente que tal declaración, tan 
irremediablemente irreconciliable con los estándares de creencia requeridos por las Iglesias 

reformadas, pudiera ser hecha por el ocupante declarado de un púlpito presbiteriano, y 
aparentemente sin ninguna protesta o asombro por parte del Consistorio de la Iglesia, o el 
Presbiterio al que pertenece la Iglesia.100 

 

El provocador mensaje de Fosdick en forma impresa, que fue financiado por el magnate petrolero 

John D. Rockefeller (conocido como la persona más rica del país en ese momento), fue enviado a 

130.000 pastores y líderes. 

En 1923, la Asamblea General de la Iglesia Presbiteriana hizo un esfuerzo por eliminar la 

blasfemia de Fosdick de un púlpito presbiteriano. Aprobó una resolución, defendida por William 

Jennings Bryan y Clarence E. Macartney. El historiador Edwin Rian lo presenta del siguiente 

modo: 
 
Llamó a la Asamblea a solicitar al Presbiterio de Nueva York que exija que la predicación y 
la enseñanza en la Primera Iglesia Presbiteriana de la ciudad de Nueva York se ajusten a la 

Biblia y la Confesión de Fe de Westminster. También pidió a la Asamblea reafirmar su fe en 
[1] la infalibilidad de la Biblia, 
[2] en el nacimiento virginal de Jesucristo, 

[3] en su expiación sustitutiva en la cruz, 
[4] en su resurrección corporal  

[5] y en sus poderosos milagros, 
como doctrinas esenciales de la Sagrada Escritura y la Confesión de Fe de Westminster.101 

 

Los cinco puntos fueron una reafirmación de los cinco fundamentos de la fe de 1910 (véase el 

capítulo 6 de la presente obra). 

No obstante, el pastor modernista influyente Harry Fosdick continuó con su postura 

provocativa y predicó un sermón en 1935 titulado “la iglesia debe ir más allá del modernismo”. 

Sin duda, había comenzado en serio la guerra entre fundamentalistas y modernistas. La 

doctrina ha sido el campo de batalla donde se han librado las grandes guerras por la verdad bíblica.

 
99  Marsden, George M. Reforming Fundamentalism: Fuller Seminary and the New Evangelicalism. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1987, p. 14. 
100  Macartney, Clarence E. Shall Unbelief Win? A Reply to Dr. Fosdick. Philadelphia, PA: Wilbur Hanf, no date, 

p. 3. 
101  Rian, Edwin H. The Presbyterian Conflict. New York: Garland Publishing, 1988, pp. 33-34. 



 

59 
 

Capítulo 9 - El despertar de la conciencia separatista en el 

fundamentalismo 
 

Algo que se debe entender es que los modernistas, por lo menos en la primera fase del 

fundamentalismo, no querían separarse de los fundamentalistas. ¿Por qué? Los fundamentalistas 

eran mucho más numerosos, creían en el evangelismo y, por tanto, representaban crecimiento y 

más dinero para la denominación. También los modernistas podían fingir que estaban en el terreno 

moral elevado de promover la unidad. Por tanto, los modernistas no estaban motivados en esta 

etapa temprana a separarse de los que eran conservadores en su teología. Si iba a producirse una 

separación, dependería de los fundamentalistas. 

Una hojeada en la revista semanal de la Convención Bautista del Norte The Baptist en la década 

de 1920 revela que se le daba amplio espacio a escritos de fundamentales a publicar artículos sin 

controversia. Si es que dirigentes liberales permitieron esto, es probable que fuera con la estrategia 

de mantener a los fundamentalistas apaciguados para que no se marcharan con sus diezmos y 

ofrendas. 

 
Los fundamentalistas tenían dos opciones: retirarse de la Convención [Bautista del Norte], lo 
cual era su derecho como iglesias autónomas, o quedarse y librar la batalla hasta que los 

modernistas fueran derrotados.102 

 
La Conferencia de Fundamentos intentó seriamente reformarse, pero nunca obtuvo una 

victoria importante en la Convención, a pesar de sufrir numerosas derrotas vergonzosas. En 
la Convención de Des Moines de 1921, no lograron ningún avance. En Indianápolis, en 1922, 
sufrieron una vergonzosa derrota al proponer una confesión de fe, la cual fue rechazada. La 

Convención de Atlantic City de 1923 sufrió otra derrota cuando la enmienda a la constitución 
para privar de derechos a las iglesias que no apoyaran financieramente a la Convención fue 
aprobada a pesar de las protestas fundamentalistas. En 1924, en Milwaukee, la Convención 

no adoptó el Mensaje de la Alianza Mundial Bautista, celebrado en Estocolmo, Suecia, el julio 
anterior, por lo que la Conferencia de Fundamentos volvió a sentirse disgustada. En 

Milwaukee, la Política Inclusiva fue reconocida como la norma de la Convención, ya que 
todas las concepciones teológicas serían enviadas al campo misionero. La situación fue similar 
en Seattle en 1925, cuando la moción de Hinson, que ordenaba a las sociedades misioneras 

que retiraran de inmediato a todos los misioneros no ortodoxos, fue rechazada. Así fue de año 
en año...103 

 

A pesar de algunas excepciones tempranas, como Spurgeon y Arno C. Gaebelein, este último que 

se separó de la Iglesia Metodista en 1899, muchos fundamentalistas en los primeros tiempos 

tardaron en separarse de las denominaciones e instituciones que estaban siendo dominadas por 

administradores apóstatas. Muchos se aferraron a la esperanza de que, si se esforzaban más y 

usaban estrategias diferentes y conseguían que más personas se unieran a ellos, los 

fundamentalistas podrían recuperar las instituciones que amaban para la causa de la sana doctrina. 

Los hombres de mayor edad parecían menos propensos a separarse debido a las amistades de toda 

la vida, la visión a corto plazo y la proximidad de su jubilación. Muchos trataron de tomar una 

posición oponiéndose al modernismo de muchas maneras diferentes, excepto “el abandono del 

barco”. Algunos se encontraron separados por la excomunión cuando sus esfuerzos por reforma 

interna y exposición de tolerancia de la falsa doctrina fracasaron. Al leer varios libros sobre la 

 
102  Stowell, Joseph M. Background and History of the General Association of Regular Baptist Churches. Hayward, 

CA: Gospel Tracts Unlimited, 4th ed., 1949, p. 18. 
103  Ibid., p. 21. 



El despertar de la conciencia separatista en el fundamentalismo 

60 

  

historia del fundamentalismo y leer fuentes primarias de la época, aunque algunos eventos pueden 

haber aumentado el flujo de separación, no parece haber un evento decisivo que resultara en un 

éxodo masivo en un período de tiempo limitado. Si nos atenemos a las décadas, parecería que las 

décadas de 1930 y 1940 fueron el período en el que un número significativo de fundamentalistas 

le dieron la espalda a las instituciones afectadas con las que habían estado asociados y nunca 

miraron atrás. 

La reacción inicial de muchos de los primeros fundamentalistas fue “quedarse dentro” para 

purificar, y sólo como último recurso se convirtió en un movimiento de “salir” y separarse. Se 

produjo un cambio gradual desde un fundamentalismo no conformista que intentaba introducir 

reformas desde adentro, hacia un fundamentalismo separatista. Los primeros fundamentalistas se 

caracterizaban por una doctrina sólida y una reticencia a separarse, mientras que los siguientes se 

caracterizaban de igual manera por una doctrina sólida, pero con una separación voluntaria. Estos 

fundamentalistas posteriores se dieron cuenta de que la estrategia anterior no funcionó en última 

instancia, porque el liderazgo de las principales instituciones no se podía recuperar del firme 

control de los liberales. Los fundamentalistas actuales, a quienes no se les han enseñado o no 

entienden los principios bíblicos de la separación, y que ignoran las batallas y los sacrificios de 

sus antepasados fundamentalistas, corren el peligro de abandonar la separación eclesiástica o 

tomarla a la ligera. 

Podría parecer más heroico describir a todos los primeros fundamentalistas como separatistas 

dispuestos y sin controversias, pero eso no sería fiel a la historia. Sin embargo, en general, tenemos 

mucho que agradecer a estos hombres que tomaron una postura y comenzaron a tomar medidas 

que condujeron en una dirección bíblica, incluso si en algunos casos tomó otra generación para 

que llegaran a buen puerto. Un ejemplo a nivel institucional podría ser Foundations Baptist 

Fellowship International (Fraternidad Bautista Cimientos Internacional), que inicialmente 

comenzó hace más de cien años como una organización no separatista, pero evolucionó hasta 

convertirse en lo que es (y ha sido durante muchas décadas) debido a sus raíces. 

Algunos tal vez hayan visto el futuro desde el principio, pero esperaron a que se produjeran 

acontecimientos de la vida, como un cambio de pastorado, para tomar la decisión audaz de 

abandonar su convención o denominación. Muchos de los que se separaron habían pensado mucho 

en su decisión y habían agotado todos los esfuerzos razonables para que sus instituciones 

volvieran a defender la sana doctrina. No fue una decisión a la ligera. 

Algunos fundamentalistas parecieron pensar que otros fundamentalistas deberían 

desvincularse de individuos e instituciones al mismo tiempo que ellos, y si no lo hacían, eran 

transigentes. Sin embargo, sus conocidos fundamentalistas podrían no haber tenido tiempo de 

prepararse para una decisión audaz que cambiaría sus vidas, o puede ser que no estaban tan 

informados, o los últimos acontecimientos podrían no haber sido suficientes para haber cruzado 

una línea en su conciencia. Algunos eran más afectados por casos de apostasía que otros, debido 

a su región o su situación particular. 

Muchos predicadores en las primeras décadas del fundamentalismo estaban muy 

acostumbrados a un marco denominacional o convencional y parecían reacios a independizarse 

sin un plan de pensiones y otros beneficios y procedimientos a los que estaban acostumbrados. 
 
Al principio, los fundamentalistas eligieron permanecer dentro de sus denominaciones para 
luchar contra el modernismo. Dentro de la Convención Bautista del Norte, por ejemplo, 

primero se formó la Fraternidad Fundamentalista y luego la Unión Bíblica Bautista para 
disputar a los liberales el control de las juntas de misiones y de los consejos de administración 
de los seminarios. Repetidamente sufrieron derrotas en las convenciones nacionales 

anuales.104 

 
104  Dalhouse, Mark Taylor. An Island in the Lake of Fire. Athens: The University of Georgia Press, 1996, p. 18. 



El despertar de la conciencia separatista en el fundamentalismo 

61 

  

 

Los intentos de erradicar el liberalismo de la Convención Bautista del Norte, la Iglesia 

Presbiteriana y la Iglesia Metodista, estaban fracasando. El historiador Tom Nettles explica en 

términos francos como líderes conservadores en teología, pero tolerantes de perspectivas liberales 

de parte de otros, habían fallado de tal manera que acabó favoreciendo la causa liberal: 

 
Líderes como A. H. Strong, quienes buscaron frenar la implacable marea de la agenda liberal 
radical, tenían demasiadas debilidades que les impidieron ser eficaces. Demostraron 

arrogancia al creer que, mediante el poder de sus personalidades y su disposición a aceptar 
cierta diversidad, podrían lograr una unidad que mantuviera la esencia del evangelio bíblico. 
En cambio, simplemente protegieron la corrupción interna que lo destruyó. Creyeron que si 

encontraban maneras de emplear parte del pensamiento moderno, incluso el que surgía de 
fuentes destructivas, y realizaban ligeros ajustes a su teología en consecuencia, podrían 

rescatar la mayor parte de la ortodoxia histórica dentro de un marco más creíble para los 
pensadores modernos. Su éxito fue aislado, limitado, idiosincrásico y, finalmente, ineficaz. 
Intentaron operar como si existieran puntos de contacto a lo largo de un continuo de verdad, 

de modo que, si se manejaban con hábiles habilidades administrativas y una teología 
adecuadamente matizada, podrían lograr tanto la unidad como la vitalidad evangélica. No 
reconocieron que no había término medio entre la creencia y la incredulidad. Se rindieron ante 

la idea de que la fe equivalía a una supuesta piedad mental y consideraron las diferencias 
doctrinales como meros temas de discusión intelectual y no como reflejo de compromisos del 

corazón. La teología confesional se disolvió en meras opiniones, irrelevantes para la 
existencia o inexistencia de la verdadera fe bíblica. La libertad, redefinida radicalmente, se 
tragó y eliminó la verdad bíblica claramente definida en su forma confesional histórica, con 

todo y plumas.105 

 

En 1930 se publicó en una revista fundamental una serie de preguntas claves que se estaba 

empezando a considerar en el momento, y que se dejaron sin contestar: 

 
¿Hasta qué punto, si acaso, puede un fundamentalista de conciencia permanecer en comunión 
y bajo la dirección denominacional de modernistas agresivos? 

¿Ha llegado el momento de que los fundamentalistas obedezcan pronta y literalmente el 
mandamiento enfático dado a los creyentes en 2 Corintios 6:14-18, Efesios 5:11 y 2 Juan 9-
11? 

¿Por qué no abogar por una ruptura abierta y completa con los modernistas y el modernismo 
como un acto de lealtad a Cristo para la gloria de Dios y la salvación de nuestros jóvenes que 

se están perdiendo?106 

 

La evolución hacia el separatismo eclesiástico en el seno del movimiento fundamental no fue un 

acto impulsivo, sino el resultado doloroso e inevitable de una batalla prolongada y 

sistemáticamente perdida dentro de las estructuras denominacionales. La evidencia histórica 

demuestra que la estrategia inicial de reforma interna, lejos de preservar la ortodoxia, facilitó 

involuntariamente la consolidación del liberalismo teológico al subestimar la incompatibilidad 

radical entre dos visiones opuestas de la fe. Así, la separación emergió finalmente para 

salvaguardar la integridad del Evangelio y cumplir con el mandato “Salid de en medio de ellos, y 

apartaos” (2 Corintios 6:17).

 
105  Nettles, Tom. “Foreword to a Theological Tragedy” Straub, Jeffrey Paul. The Making of a Battle Royal: The 

Rise of Liberalism in Northern Baptist Life, 1870–1920. Eugene, OR: Pickwick Publications, 2018, p. xiii. 
106  McCaslin, J. C. “Ten Questions for Someone to Answer” Moody Monthly. February, 1930, p. 288. 



 

62 
 

Capítulo 10 - La separación en orden cronológica (1920-1947) 
 

Empezando en la década de 1920, las batallas entre fundamentalistas y modernistas se libraron 

dentro de las denominaciones correspondientes. La batalla no solo fue por medio de literatura, 

predicaciones, y conferencias, sino en esfuerzos de conseguir suficientes votos durante 

procedimientos parlamentarios en los diversos comités y asambleas. Ninguna de las partes estaba 

dispuesta a ceder el control de la denominación a las fuerzas opuestas. Parte del problema que 

enfrentaron los fundamentalistas fueron los delegados conservadores —con quienes se pensaba 

que se podía contar— que eran convencidos a votar en vista de la unidad y no de principios 

bíblicos. En la medida en que fundamentales individuales iban reconociendo que era un caso 

perdido, se separaban en vez de sujetarse a un liderazgo apóstata. En algunos casos, como se verá, 

los fundamentalistas no tuvieron que tomar la decisión de separarse, porque la denominación los 

separó o expulsó, y dejaron de reconocer su ordenamiento al ministerio. 

 
Este período [1929-década de 1940] vio el comienzo del verdadero separatismo. Antes de 

esto, los fundamentalistas eran “separatistas”; es decir, intentaron separar a los liberales de 
sus organizaciones. Habiendo fallado eso, se vieron obligados a separarse ellos mismos de los 
liberales en una práctica más formal de separación eclesiástica.107 

 
La lucha contra el liberalismo arreció en las grandes denominaciones norteamericanas. La 
controversia entre fundamentalistas y liberales condujo a cismas en varias denominaciones. 

El lema de muchos fundamentalistas fue “Salid de en medio de ellos”. 
Aunque los fundamentalistas eran conservadores, se distinguían de estos por tener ciertas 

características; eran separatistas, rompiendo toda comunión con los no conservadores; en su 
mayoría eran dispensacionalistas, aceptando la doctrina de John Darby, que divide la historia 
del hombre en siete dispensaciones. En general, los fundamentalistas interpretan literalmente 

toda la Biblia, de tapa a tapa. Por eso podemos decir que el fundamentalismo constituye un 
grupo dentro del conservadurismo, pero la palabra “fundamentalista” no es sinónima de 
“conservador”.108 

 

El siguiente dato demuestra cómo los liberales en la minoría usaron sus puestos de liderazgo para 

tomar ventaja de los pastores conservadores, que se contaban en la mayoría: 

 
La Convención Bautista del Norte modificó sus estatutos en 1911 para ampliar su bloque de 
votantes para incluir al personal que trabajaba en la oficina central. La Convención Bautista 
del Norte financió sus gastos de viaje a las reuniones anuales, mientras que las iglesias o los 

propios pastores tenían que pagar sus propios gastos. Dado que la mayoría del personal de la 
Convención Bautista Norteña eran liberales, esto cambió aún más el equilibrio de poder a 

favor de la incredulidad.109 

 

La separación en orden cronológica (1920-1947) 

 

1920 

 

En octubre de 1920, una publicación de la Convención Bautista del Norte presentó una pregunta 

 
107  McCune, Rolland D. “The formation of the new evangelicalism (part one): Historical and theological 

antecedents” Detroit Baptist Seminary Journal. Fall 1998, p. 29. 
108  Jiménez R., Carlos. Crisis en la Teología Contemporánea. Miami, FL: Editorial Vida, 1994, p. 41. 
109  Oats, Larry R. For the Faith: A History of the Foundations Baptist Fellowship International. Fundamental 

Baptist Fellowship International, 2021, p. 34. 



La separación en orden cronológica (1920-1947) 

63 

  

que resumió lo que se debía resolver en la controversia fundamentalista-modernista que se 

intensificaba: 

 
¿Hay lugar en nuestra hermandad bautista para dos tipos de bautistas: los “conservadores”, 

que prefieren fuertemente las formas más antiguas y tradicionales de enunciar estos 
fundamentos; y los “liberales”, que prefieren métodos de declaración que parecen más de 
acuerdo con los modos actuales de pensamiento y que tienen más en cuenta el progreso 

logrado en el estudio científico de la Biblia?110 

 

El historiador Jeffrey Straub expresa a continuación cómo dicha pregunta llagaba al grano del 

asunto: 

 
Esta se convirtió en la pregunta crucial que atormentó a los bautistas del norte durante las dos 
décadas siguientes: ¿podían ambos grupos permanecer en la convención norteña? Los 

fundamentalistas argumentaron que no. Su esperanza inicial era obligar a los liberales a 
abandonar la denominación y así recuperarla. Cuando esto fracasó, muchos sintieron que ya 

no podían permanecer fieles a Dios y mantenerse dentro de la convención.111 

 

1923 

 

En 1922, Riley, con el respaldo de los fundamentalistas más preocupados por doctrina que unidad, 

propuso una resolución en la convención anual que obligaría a todos los ministros de la 

Convención Bautista del Norte a afirmar su acuerdo con la Confesión de Fe de New Hampshire 

de 1833. Los fundamentalistas perdieron el voto por un margen increíble: 1.264 a 637. 

Descorazonados, los líderes fundamentalistas más preocupados decidieron tomar las cosas en sus 

propias manos y proveer una alternativa a la convención. El resultado fue el establecimiento de 

Baptist Bible Union (Unión Bíblica Bautista) en 1923. La conferencia que resultó en el 

establecimiento de la nueva organización se reunió bajo una enorme carpa alquilada por un doctor 

cristiano, y fue asistida por alrededor de 5.000 personas. Entre los conferencistas se encontraban 

William Jennings Bryan, T. T. Shields, A. C. Dixon, W. B. Riley, J. Frank Norris, Louis 

Entzminger y Robert Ketcham. T. T. Shields (1873-1955), un pastor canadiense apodado como 

“el Spurgeon de Canadá”, fue su presidente durante la mayoría de su existencia. Riley y Norris 

fueron vicepresidentes. La Unión era influyente y tenía un impacto real hasta una decisión fatídica 

en 1927 que resultaría en su desaparición. 

La decisión fatal que resultaría en la disolución de la Unión Bíblica Bautista pocos años más 

tarde fue la decisión de comprar la Universidad de Des Moines y, sin empezar de cero, convertirla 

de una institución liberal a una institución fundamentalista (el fiasco se trata en este mismo 

capítulo). Sin embargo, no todo se había perdido. Se reorganizó la Unión en 1932 con el nombre 

Asociación General de Iglesias Bautistas Regulares, y su historia aparecerá más adelante en este 

mismo capítulo. 

Mientras tanto, en la Asamblea General de la Iglesia Presbiteriana de 1923, se votó a favor de 

reafirmar los cinco fundamentos de la fe formulados en 1910. Sin embargo, Bryan perdió en su 

intento de ser elegido como moderador de dicha Asamblea. 

 

1924 

 

A principios del año, un grupo de líderes modernistas de la Iglesia Presbiteriana publicaron un 

 
110  Vedder, Henry C. “Must we go - where?” The Baptist. Oct. 23, 1920, p. 1329. 
111  Straub, Jeffrey Paul. The Making of a Battle Royal: The Rise of Liberalism in Northern Baptist Life, 1870–

1920. Eugene, OR: Pickwick Publications, 2018, p. 8. 



La separación en orden cronológica (1920-1947) 

64 

  

documento firmado por ellos que llegaría a ser conocido como el Auburn Affirmation (Afirmación 

de Auburn). Dicho documento se burló de la enseñanza de la inerrancia de los manuscritos 

originales y se opuso a los cinco fundamentos de la fe reafirmados en 1923 de la siguiente manera: 

“Nos oponemos a cualquier intento de elevar estas cinco declaraciones doctrinales, o cualquiera 

de ellas, a la posición de pruebas para la ordenación o para una buena reputación en nuestra 

iglesia”.112 

En 1924, el líder conservador Clarence Macartney se presentó como candidato para el puesto 

influyente de moderador de la Asamblea General de la Iglesia Presbiteriana. Su clamor en el 

proceso se expresó de la siguiente manera: 

 
Hay presentes en las iglesias protestantes dos grupos, llamándose y profesándose cristianos, 
que tienen puntos de vista sobre Cristo y las Escrituras tan divergentes e irreconciliables como 

para constituir dos religiones diferentes. Con dos de estos grupos en la misma iglesia, la 
colisión y el conflicto son inevitables.113 

 

Contrario a Bryan el año anterior, Macartney logró el puesto de moderador. El péndulo había 

oscilado otra vez. El hermano mayor y liberal de Macartney expresó abiertamente su 

desaprobación hacia su hermano menor. Al igual que en el caso de la familia de Spurgeon, la 

controversia entre la ortodoxia y el modernismo estaba enfrentando hermano contra hermano, aun 

en familias humanas. Algunos erróneamente interpretaron estos asuntos como una indicación de 

que la división no provenía de Dios y, por lo tanto, todas las perspectivas doctrinales debían ser 

bienvenidas en una convención o denominación. 

 

 
Titular de 1923 de un periódico reconocido que dice: Un profundo conflicto divide al protestantismo. Los 

clérigos que exigen la aceptación literal de la Biblia se organizan con firmeza contra los modernistas.  

 

1927 

 

En 1927, el evangelista Bob Jones estableció Bob Jones College (ahora Universidad de Bob Jones) 

en el estado de Florida. Fue reubicado a Tennessee antes de su sitio permanente en Carolina del 

Sur.  

Algo que la historia nos enseña es que es casi imposible rescatar a una institución que ha 

llegado a ser totalmente modernista sin empezar de cero. Veamos un ejemplo de la vida real. T. 

T. Shields (1873-1955) fue un líder fundamental en Canadá, pastor de la iglesia bautista más 

grande de Canadá por cuarenta y cinco años, y presidente de la Unión Bíblica Bautista. Dicha 

 
112  Rian, Edwin H. The Presbyterian Conflict. New York: Garland Publishing, 1988, p. 295. 
113  Longfield, Bradley J. The Presbyterian Controversy: Fundamentalists, Modernists, and Moderates. New York: 

Oxford University Press, 1991, p. 101. 



La separación en orden cronológica (1920-1947) 

65 

  

organización compró a Des Moines University en 1927, una universidad religiosa modernista que 

había estado bajo el control de la Convención Bautista del Norte. Veamos qué pasó cuando 

intentaron cambiarlo de una institución apóstata a una institución fundamentalista sin empezar de 

cero, sin “limpiar la vieja levadura”. 

Por motivos económicos y falta de tiempo para reclutar reemplazos, 21 miembros de la 

facultad anterior permanecieron, y se reinició bajo nueva administración con tan solo 15 

profesores nuevos. Los 377 alumnos representaban 17 denominaciones. Shields hizo un esfuerzo 

para convertir la universidad en una institución fundamental. Trajo predicadores fundamentales 

para predicar duro en capilla. Pero hubo mucha resistencia a estos cambios. Hubo incidentes tales 

como el caso de unos estudiantes canadienses que no quisieron ponerse de pie cuando se cantaba 

el himno nacional estadounidense, y rumores en contra de los administradores fundamentales 

estaba fuera de control. El hecho de que Shields, presidente de la universidad al principio y luego 

presidente de la junta de directores, continuara su pastorado en Canadá y la presidencia de la 

Unión Bíblica Bautista, no mejoró el asunto. La secretaria de Shields tuvo casi todo el control 

debido a sus prolongadas ausencias. En desesperación, se escogió un nuevo presidente en 1928 

para la universidad. Al nuevo presidente le faltó firmeza en sus convicciones y, para colmo, hubo 

rumores creíbles de que él había falsificado sus credenciales académicas.   

Cuando estaba por acabarse el semestre de primavera de 1929, estalló un motín entre los 

estudiantes mientras se reunía la junta directiva. La muchedumbre arrojó piedras, huevos podridos 

y bombas de gas dentro del edificio donde Shields se reunía con la junta. Tuvieron que encerrarse 

y esperar ser rescatados por la policía. Shields escapó y regresó a Canadá. Los periódicos del 

mundo contaron la historia del motín de estudiantes en la Universidad de Des Moines. El 

historiador Beale relata la escena inquietante como quedó todo paralizado por años: 

 
Las instalaciones permanecieron por años en el estado en el que se había dejado, con el equipo 

de laboratorio todavía preparado para experimentos que nunca se terminaron, las partituras 
todavía en el estante del órgano de la capilla, los libros todavía abiertos en las mesas de la 
biblioteca de 15.000 volúmenes.114 

 

El complejo educativo se vendió en 1943 después de yacer abandonado por muchos años. El 

intento de transformar una institución modernista hacia el fundamentalismo sin comenzar desde 

cero fue un fracaso total. Se dejó comprobado que es prácticamente imposible rescatar a una 

institución que ha caído en apostasía sin reiniciar por completo. 

Hay indicaciones de que Shields era áspero en su forma de denunciar sospechas de apostasía 

y dado a declaraciones sensacionalistas en Gospel Witness, la revista cristiana que editaba. Un 

historiador que simpatiza con el fundamentalismo concluyó en cuanto a Shields: “Su manera 

cáustica de tomar represalias personales por lo que no era esencial a menudo traía reproches a las 

valiosas causas que representaba”.115 No era tan controvertido como Norris; pero como él —

aunque con menos frecuencia e intensidad— Shields a veces recurría a contender por la fe de una 

forma más abrasiva de lo necesario. El siervo de Dios necesita vigilar su actitud y su 

temperamento para que no sea una distracción en medio de la batalla para el bien. 2 Timoteo 2:24 

afirma: Porque el siervo del Señor no debe ser contencioso, sino amable para con todos, apto 

para enseñar, sufrido; 

Shields parecía tener dificultades en reconciliarse con los demás cuando había desacuerdos, 

incluso en asuntos fuera del ámbito doctrinal. La reputación que tenía de ser una figura divisiva 

incluso con los mismos fundamentalistas no era una buena imagen para la causa cuando tenía el 

 
114  Beale, David O. In Pursuit of Purity. Greenville, SC: Unusual Publications, 1986, p. 240. 
115  Priest, Gerald L. “T. T. Shields the Fundamentalist: Man of Controversy” Detroit Baptist Seminary Journal. 

No. 10, 2005, p. 70. 



La separación en orden cronológica (1920-1947) 

66 

  

perfil más alto de fundamentalistas en Canadá y el presidente de la Unión Bíblica Bautista. 

Obviamente, lo que importa más en una disputa es la sustancia del caso, y no la falta de cortesía 

de una de las partes. Del punto de vista separatista, la historia demuestra que Shields estuvo del 

lado correcto en muchas de sus luchas contra la apostasía, a pesar de su forma abrasiva de 

contender por la fe. 

Tal como el desempeño débil de Bryan en el juicio del siglo no debe proyectar una sombra 

sobre todo lo que logró para la causa del fundamentalismo, la misma precaución se debe ejercer 

al tomar en cuenta todo lo que cumplió Shields por la causa de Cristo a pesar del fracaso 

espectacular de la Universidad de Des Moines. 

 

1929 

 

El Seminario Teológico Princeton había sido una institución conservadora, pero con la 

reorganización de la junta de directores hacia fines de la década de 1920, empezó un giro hacia 

una postura más abierta. Esto causó preocupación por el futuro de Princeton, y por tanto J. 

Gresham Machen y otros tres profesores renunciaron y establecieron el Seminario Teológico 

Westminster en Filadelfia en 1929. 

 

1930 

 

En 1930 se estableció The Independent Fundamental Churches of America (Las Iglesias 

Fundamentales Independientes de América), el cual permite no solo la afiliación de iglesias, sino 

también de individuos. Líderes destacados con afiliación con este compañerismo incluyó: 

 

• M. R. DeHaan (1891-1965) (escritor y fundador de Radio Bible Class, el cual publica el 

devocional Nuestro Pan Diario). 

• William Pettingill (formó parte del comité editorial de la Biblia Scofield). 

• Lance Latham (1894-1985) (fundador de AWANA, conocido como OANSA en español). 

• J. Vernon McGee (1904-1988) (pastor de Iglesia de la Puerta Abierta de Los Angeles; 

ministerio radial, escritor). 

• William E. Ashbrook (escritor sobre el tema de separación eclesiástica). 

 

1932 

 

Dios es especialista en permitir que algo bueno surja de una tragedia. De las cenizas de la Unión 

Bíblica Bautista se formó General Association of Regular Baptist Churches (Asociación General 

de Iglesias Bautistas Regulares, o AGIBR) en 1932. La última reunión de la Unión Bíblica 

Bautista se convirtió en la primera reunión de la AGIBR. Desde su creación en 1932, la AGIBR 

fue una institución separatista. Fue una comunidad de iglesias que, desde sus inicios, exigió a las 

iglesias que cortaran vínculos con toda conexión con el modernismo, directa o indirectamente, 

antes de poder ser miembros.  

La AGIBR se estableció de lo que permaneció de Unión Bíblica Bautista después de un fuerte 

declive y un año sin reuniones. Algunos pastores conocidos de AGIBR incluirían a Warren 

Wiersbe (autor de libros y comentarios bíblicos), Ford Porter (autor del tratado “El simple plan 

de Dios para la salvación”) y Ernest Pickering (autor de varios libros sobre la separación que se 

citan extensamente en la presente obra). Robert T. Ketcham fue el líder principal durante sus años 

de formación. La asociación creció rápido debido a la gran cantidad de iglesias que se estaban 

separando de la Convención Bautista del Norte. En el 2018, más de 1.200 iglesias estaban afiliadas 



La separación en orden cronológica (1920-1947) 

67 

  

con la AGIBR.116 

 

1933 

 

La Independent Board For Presbyterian Foreign Missions (Junta Independiente para Misiones 

Presbiterianas al Extranjero) fue establecida en 1933 bajo la influencia de J. Gresham Machen y 

Carl McIntire. Ambos, Machen y McIntire, acabarían siendo expulsados de la Iglesia 

Presbiteriana por sus acciones, y la denominación se apoderó del templo de McIntire, aunque la 

gran mayoría de los miembros aprobaban las acciones de su pastor. 

 

1935 

 

J. Gresham Machen fue excomulgado de la Iglesia Presbiteriana por un comité repleto de 

modernistas que lo encontraron culpable, no de falsa doctrina, sino de “no ser celoso ni fiel en el 

mantenimiento de la paz de la Iglesia; de desprecio y rebelión contra sus superiores en la 

Iglesia”.117 

 

1936 

 

En 1936, Machen lideró la formación de la Presbyterian Church of America (Iglesia Presbiteriana 

de América). Más tarde se denominó Orthodox Presbyterian Church (Iglesia Presbiteriana 

Ortodoxa) debido a demandas legales de la Iglesia Presbiteriana por la similitud en nombres. 

 

1937 

 

Bible Presbyterian Church (Iglesia Presbiteriana Bíblica) fue constituida en 1937 por varios 

hombres, entre los cuales predominó Carl McIntire. Después de la muerte repentina de Machen a 

los 55 años más temprano ese año, McIntire se separó de la Iglesia Presbiteriana de América 

debido a su postura por abstinencia total de bebidas alcohólicas y asuntos relacionados con la 

escatología. Francis Schaeffer, de cuyos escritos se citará más adelante en esta obra, fue el primer 

ministro ordenado por la Iglesia Presbiteriana Bíblica. 

 

1939 

 

En 1939, un grupo de pastores se separó de los metodistas debido al creciente liberalismo que 

observaron en su denominación y formaron Bible Protestant Church (Iglesia Protestante Bíblica). 

El nombre fue cambiado a Fellowship of Fundamental Bible Churches (Fraternidad de Iglesias 

Bíblicas Fundamentales) en 1985.  

 

1941 

 

En 1941 se estableció el American Council of Christian Churches (Consejo Americano de Iglesias 

Cristianas) bajo el liderazgo de Carl McIntire. Basado en algunos artículos leídos en su sitio de 

internet oficial, parece que se mantienen fieles a su propósito original a más de 80 años de su 

establecimiento. Dicha página web lo expresa del siguiente modo: 

 
116  En tiempos recientes se oye que unas cuantas iglesias de la AGIBR tristemente están haciendo un giro en 

dirección al movimiento neoevangélico. Véase, por ejemplo, What Happened to the GARBC at Niagara Falls? 

escrito por cuatro pastores de la AGIBR, publicado por Bethel Baptist Press, Sellersville, PA (sin fecha). 
117  Rian, Edwin H. The Presbyterian Conflict. New York: Garland Publishing, 1988, p. 175. 



La separación en orden cronológica (1920-1947) 

68 

  

 
El Consejo Americano de Iglesias Cristianas es una organización fundamental 
multiconfesional cuyos propósitos son: 

Proporcionar información, aliento y asistencia a las iglesias, fraternidades e individuos que 

creen en la Biblia; 
Preservar nuestra herencia cristiana a través de la exposición, la oposición y la separación 

de la impureza doctrinal y el compromiso en las tendencias y movimientos religiosos actuales; 
Proteger a las iglesias de restricciones religiosas y políticas, sutiles o evidentes, que 
obstaculicen sus ministerios para Dios; 

Promover la obediencia a la infalible Palabra de Dios.118 

 

En cierta similitud con el bautista J. Frank Norris, el presbiteriano McIntire adquirió una 

reputación por conflictividad. Por ejemplo, era muy dado a teorías conspiradoras de comunismo 

en sus oponentes liberales.119 

 

1943  

 

Después de veinte años de operar de forma informal dentro de la Convención Bautista del Norte 

con el propósito de restarle el poder a los liberales, Fundamentalist Fellowship (Fraternidad 

fundamentalista) dio a luz al movimiento conservador bautista en el año 1943. El primer paso en 

esa transición fue la formación de Conservative Baptist Foreign Mission Society (Sociedad 

Bautista Conservadora de Misiones Extranjeras).  

 

1947 

 

La Sociedad Bautista Conservadora de Misiones Extranjeras, establecida en 1943, dio paso al 

establecimiento en 1947 de The Conservative Baptist Association of America (La Asociación 

Bautista Conservadora de América). En contraste con la Asociación General de Iglesias Bautistas 

Regulares, se permitía que las iglesias afiliadas sigan vinculadas con la Convención Bautista del 

Norte. Durante la etapa más conservadora y separatista, el director fue B. Myron Cedarholm. 

Según Cedarholm, el propósito original fue: 

 
… Proporcionar una comunión de iglesias e individuos sobre una base completamente bíblica 

e históricamente bautista, sin mezclarse con los liberales y el liberalismo y aquellos que se 
contentan con caminar en comunión con la incredulidad y el inclusivismo.120 

 

Al pasar las décadas bajo otros administradores que carecían de la militancia por la separación 

como sus fundadores, la organización se fue apartando de su misión original. Dado que ya no era 

tan conservadora como en sus inicios, no es de sorprenderse que en el año 2021 eliminaran el 

término “conservadora” y “bautista” cuando renombraron la organización como Venture Church 

Network (Red de Iglesias Venture). 

El período comprendido entre 1920 y 1947 marcó la transición definitiva del fundamentalismo 

desde una postura de lucha interna hacia una de separación institucional inevitable. La cronología 

de los hechos evidencia que, ante la imposibilidad de recuperar las denominaciones históricas 

 
118  https://accc4truth.org/about-2/about/. 
119  Roy, Ralph. Ministry of Disruption: A brief study of the activities of Carl McIntire and the American Council 

of Christian Churches. New York: Board of Foreign Missions of the Presbyterian Church in the U.S.A. No 

date. 
120  CBA: Its Mission. Chicago: Conservative Baptist Association of America, B. Myron Cedarholm, General 

Director, pamphlet, n.d., as cited in McCune, Rolland D. “The formation of the new evangelicalism, part one: 

Historical and theological antecedents” Detroit Baptist Seminary Journal. Fall 1998, p. 34. 



La separación en orden cronológica (1920-1947) 

69 

  

captadas por el liberalismo teológico mediante maniobras políticas, los líderes más conservadores 

se vieron compelidos a fundar nuevas estructuras eclesiásticas y educativas para preservar la 

integridad doctrinal.



 

70 
 

Capítulo 11 - Análisis de la transición a la separación 
 

Como se puede percibir en lo que se acaba de exponer, hubo un cambio lento en el 

fundamentalismo de procurar purgar los elementos liberales desde adentro, al retiro y la 

separación y la subsiguiente formación de nuevas instituciones y compañerismos para reemplazar 

lo que se había perdido trágicamente. 

¿Por qué hubo tanta diferencia de tiempo entre los que abandonaron las denominaciones? Por 

ejemplo, hay el caso de Arno Gaebelein quien se separó de la Iglesia Metodista en 1899, y luego 

hay el caso del grupo de pastores que no hicieron lo mismo bajo dicha denominación hasta 1939. 

Parte de la explicación es que las diversas denominaciones tenían subdivisiones regionales en 

diversos sectores del país, donde algunos eran mucho más conservadores que otros. Durante la 

controversia fundamentalista-modernista de alrededor de 1920-1930, muchos de los modernistas 

estaban concentrados en el noreste del país, en lugares como Nueva York. Dependiendo del sector 

donde uno servía al Señor, uno podría pasar casi su vida entera solo oyendo de modernistas sin 

apenas ver a uno. Compare esto con un creyente fundamental en un sector donde es personalmente 

confrontado con modernistas con regularidad. En casos así, es obvio cuál fundamentalista sería 

más propenso a separarse primero. 

 
El liberalismo había aceptado muchas de las conclusiones de los racionalistas, humanistas y 

escépticos. Como consecuencia lógica, no tenía defensas contra el agresivo naturalismo que 
invadía la Iglesia. Los liberales habían destruido la confianza en la autoridad de la Biblia, sin 
proporcionar nada para reemplazarla. La base de la fe quedaba al criterio humano, el cual es 

variable y poco digno de confianza. También al despojar a la Biblia de su autoridad, los 
liberales se dejaban a sí mismos sin defensas contra el que rechace toda la Biblia. Habían 
cortado la rama sobre la cual se apoyaban los cristianos, incluso ellos mismos.121 

 

Hubo una necesidad, especialmente cuando el modernismo asomaba su fea cabeza, de tomar una 

postura y luchar fervientemente por la fe, y gracias a Dios por aquellos como Carlos Spurgeon, 

Billy Sunday, C. I. Scofield y otros, muchos con nombres desconocidos en nuestra generación, 

que defendieron a Cristo y su Palabra. Estos hombres fueron poseídos por un celo que ya no se 

encuentra tan fácilmente en estos tiempos. 

 
Muchos líderes fundamentalistas sentían que toda la estructura denominacional estaba 

plagada de liberalismo. En esta apreciación, tenían razón. Hombres de mentalidad liberal 
controlaban los seminarios, hombres de mentalidad liberal controlaban las organizaciones 

denominacionales, y hombres de mentalidad liberal marcaban la agenda y controlaban la labor 
misionera. Los conservadores intentaron repetidamente que la denominación volviera a su 
ortodoxia histórica. Pero tras una década de fracasos, no tenían motivos para esperar que las 

cosas mejoraran en el futuro. La hegemonía liberal controlaba la CBN, y esta no cedía su 
control. A los fundamentalistas no les quedaba otra opción que separarse y empezar de nuevo. 
Era la única posibilidad de preservar la ortodoxia para la siguiente generación.122 

 

En las décadas de 1920 y 1930, miles de predicadores fundamentales se separaron de las 

denominaciones y convenciones debido a la apostasía creciente. Algunos no tuvieron la opción 

de separarse voluntariamente. Cuando las autoridades denominacionales les cerraron puertas a los 

fundamentales más francos, se dieron cuenta de que el tiempo de separación había llegado. No 

era fácil, pues habían dado de su sudor, lágrimas, amor y ofrendas durante sus largos años en la 

 
121  Jiménez R., Carlos. Crisis en la Teología Contemporánea. Miami, FL: Editorial Vida, 1994, p. 47. 
122  Straub, Jeffrey Paul. The Making of a Battle Royal: The Rise of Liberalism in Northern Baptist Life, 1870–

1920. Eugene, OR: Pickwick Publications, 2018, p. 278. 



Análisis de la transición a la separación 

71 

  

denominación o convención. Se perdieron templos, salarios, jubilaciones y puestos de liderazgo. 

 
Ketchum había presentado en 1933 la “Resolución de Separación” que habían firmado 28 
predicadores. Dejaron todo lo que tenían en la Convención del Norte: sus edificios, sus casas 

pastorales, sus fondos de jubilación y sus salarios, para venir y comenzar nuevas iglesias y 
escuelas desde cero. Comenzaron en casas, locales, carpas y edificios abandonados en un 
esfuerzo por levantar un movimiento independiente de personas e iglesias bautistas 

autónomas.123 
 

Era de esperarse que no pasaran inadvertidos los intentos de los liberales para acomodar la fe 
cristiana a las corrientes del pensamiento del siglo XIX. En casi todas las principales 
denominaciones religiosas surgieron defensores de la fe bíblica que actuaron vigorosamente 

para contrarrestar al liberalismo que se había introducido en la Iglesia. Los conservadores se 
dieron cuenta de que los liberales destruirían el cristianismo si se les dejaba que actuaran a su 
juicio.124 

 
Este período presenció el inicio del verdadero separatismo. Antes de esto, los 

fundamentalistas eran “separatistas”; es decir, intentaron separar a los liberales de sus 
organizaciones. Al fracasar, se vieron obligados a separarse de los liberales mediante una 
práctica más formal de separación eclesiástica.125 

 

No hicieron sus decisiones a la ligera. No todos estaban de acuerdo en cuanto a cuándo era el 

momento indicado para separarse. Algunos, con más paciencia, se quedaron para protestar y hacer 

todo lo posible para evitar el avance de la apostasía. 

 
Un creyente debe ejercer la paciencia, y reconocer que la restauración es la meta, y no la 
separación. La separación es el último recurso. Los separatistas, celosos con razón por la 

pureza, la doctrina y la asociación, todavía están sujetos a estas obligaciones bíblicas. No hay 
justificación bíblica para una separación apresurada que no esté precedida por repetidos 
intentos de reconciliar a los hermanos separados y restaurar al hermano descarriado.126 

 

Hermanos, si alguno fuere sorprendido en alguna falta, vosotros que sois espirituales, 

restauradle con espíritu de mansedumbre, considerándote a ti mismo, no sea que tú también seas 

tentado. (Gálatas 6:1) 

 

Estos fundamentalistas mantuvieron su fe contra viento y marea, se mostraron fervorosos y firmes 

sin bajar la cabeza al enfrentarse con apostasía en las mismas instituciones que en el pasado habían 

facilitado su fe. 

 

Ejemplos de lo que sufrieron algunos fundamentalistas 
 

J. Gresham Machen (1881-1937) era un evangélico conservador, que no le gustaba referirse a sí 

mismo como fundamentalista, pero era separatista. Fue uno de los más educados de los que 

defendieron los fundamentos de la fe. Enseñó en el prestigioso seminario Princeton hasta que vio 

la dirección preocupante en que se dirigía, y renunció para ayudar a establecer el seminario 

 
123  Terrey, Robert J. “The course of Baptist Fundamentalism in the North” The Roots and Origins of Baptist 

Fundamentalism. James Combs, et al., John the Baptist Press, 1984, p. 82. 
124  Jiménez R., Carlos. Crisis en la Teología Contemporánea. Miami, FL: Editorial Vida, 1994, p. 39. 
125  McCune, Rolland D. “The formation of the new evangelicalism (part one): Historical and theological 

antecedents” Detroit Baptist Seminary Journal. Fall 1998, p. 29. 
126  Moritz, Fred. Be Ye Holy. Greenville: Bob Jones University Press, 1994, p. 81. 



Análisis de la transición a la separación 

72 

  

Westminster. Observe sus observaciones sabias: 

 
Puede ser que hubo un día en que se pudo propagar el cristianismo sin defensa. Pero tal día, 
en cualquier caso, ha pasado. En la actualidad, cuando los opositores del evangelio están casi 

en control de nuestras iglesias, la más mínima evasión de la defensa del evangelio es pura 
infidelidad al Señor. Ha habido grandes crisis anteriores en la historia de la Iglesia, crisis casi 
comparables a esta. Una apareció en el siglo II, cuando los gnósticos amenazaron la vida 

misma de la cristiandad. Otro vino en la Edad Media cuando el evangelio de la gracia de Dios 
parecía olvidado. En tales tiempos de crisis, Dios siempre ha salvado a la iglesia. Pero él 

siempre lo ha salvado, no por pacifistas teológicos, sino por firmes contendientes por la 
verdad.127 

 

Debido al liberalismo teológico que Machen observó entre muchos misioneros presbiterianos, él 

ayudó a formar una nueva agencia independiente llamada The Independent Board for 

Presbyterian Foreign Missions en 1933. Debido a esto, la Iglesia Presbiteriana lo expulsó de dicha 

iglesia en 1936 en el sentido de que dejaron oficialmente de reconocer su ordenación. Durante un 

viaje en 1937 para enseñar contra la incredulidad en la iglesia, contrajo neumonía y murió a los 

55 años de edad. Un artículo escrito por un profesor del Seminario de Princeton expresó la opinión 

de que J. Gresham Machen fue “el teólogo más grande del mundo de habla inglesa”. 

Carl McIntire (1906-2002) fue expulsado de la Iglesia Presbiteriana-USA por haberse afiliado 

con Independent Board of the Presbyterian Foreign Mission. Después de la muerte de Machen, 

McIntire fundó Bible Presbyterian Church. Aceptó el pastorado de la Iglesia Presbiteriana de 

Collingswood mientras la iglesia todavía estaba afiliada a la Iglesia Presbiteriana-USA. En 1938 

la iglesia perdió el templo por una demanda legal debido a que se habían retirado de la 

denominación. La congregación de 1.200 fue obligada a reunirse en una carpa de circo durante un 

clima frío hasta que se pudo construir una estructura de madera provisional.128  

No obstante sus medidas heroicas, McIntire tuvo “prácticas de mano dura” que causaron 

divisiones en organizaciones cristianas con las cuales estuvo afiliado el resto de su vida. Pero en 

lo doctrinal, se mantuvo fiel a los fundamentos de la fe. Escribió muchos libros además de muchos 

artículos para su revista Christian Beacon.  

La siguiente anécdota es una entre muchas que se podrían compartir de la época: 

 
Muchos pastores y congregaciones abandonaron las denominaciones tradicionales para 

encontrar un refugio de compañerismo y cooperación en la IFCA [Iglesias Fundamentales 
Independientes de América]. Un ejemplo fue la Iglesia Presbiteriana de North Broad Street 

en Filadelfia. El pastor, el Dr. Merrill T. MacPherson, había estado denunciando y 
oponiéndose al liberalismo dentro de la denominación. Un miércoles por la noche de 1936, el 
pastor y la congregación fueron expulsados de su edificio por los funcionarios de la 

denominación. Sin desanimarse, el pastor y sus feligreses fundaron una nueva iglesia 
independiente, a la que llamaron La Iglesia de la Puerta Abierta.129 

 

Los esfuerzos valientes y fervientes no produjeron los resultados esperados. Trágicamente, no 

habría una recuperación fundamentalista en las grandes denominaciones.  

Era necesario, especialmente con el auge del modernismo, tomar una postura firme y luchar 

con fervor por la fe. Debemos dar gracias a Dios por aquellos, muchos desconocidos para nuestra 

generación, que defendieron a Cristo y su Palabra.

 
127  Machen, J. Gresham. Christianity and liberalism. New York: Macmillan, 1923, p. 174. 
128  “In a Tent” Time. April 11, 1938, pp. 46-47. 
129  cdn.prod.website-

files.com/6455103057a5064f6995a619/66ca1aeece6d90d37827496c_The%20History%20of%20IFCA.pdf 



 

73 
 

Capítulo 12 - La lucha por la ortodoxia y el control institucional de la  

Convención Bautista del Norte 
 

El movimiento bautista independiente es, en gran medida, un fenómeno reciente de los últimos 

100 años. Antes de este período, era mucho más común que las iglesias bautistas tuvieran una 

afiliación oficial con un grupo o convención para fomentar la comunión y la cooperación mutua 

de forma estructurada. Esto condujo a la fundación de la Convención Bautista del Norte en 1907, 

cuyos orígenes se remontan a la Convención Trienal de 1814. A medida que el liderazgo de las 

convenciones se liberalizó, se produjeron más casos de violación de la autonomía de la iglesia 

local y preocupaciones por la apostasía en el liderazgo, así como en las instituciones afiliadas a 

las convenciones. Esto resultó en un énfasis en la independencia de la iglesia local por parte de 

quienes se retiraron de las convenciones. 

La batalla más dramática por la sana doctrina entre bautistas se llevó a cabo en dicha 

convención: 

 
La Convención Bautista del Norte, establecida oficialmente en 1907, contó desde sus inicios 
con liberales arraigados en iglesias, seminarios y juntas misioneras. Carecía de una 
declaración doctrinal definitiva.130 

 

La gran mayoría de los pastores e iglesias de la Convención Bautista del Norte (CBN) en los 

primeros días de su fundación eran conservadores; sin embargo, desde el principio, los liberales 

ocuparon posiciones de liderazgo afianzadas. Esta combinación, sumada a la falta de una 

declaración doctrinal para la CBN, dio lugar a disputas sobre profesores modernistas en sus 

seminarios, la aprobación de misioneros y decisiones que debían tomarse durante las conferencias 

y reuniones anuales. 

Las declaraciones doctrinales a menudo se denominan credos. Credo proviene del latín credo, 

que significa “creo”. No solo le faltaba un credo a la Convención, sino que había la influencia del 

magnate de petróleo Rockefeller, quien invertía millones en seminarios liberales: 

 
Rockefeller no solo influyó enormemente en su propia iglesia local en la política misionera 

de la Convención Bautista del Norte, sino que también ejerció una gran influencia, aunque no 
bíblica, en los seminarios de la Convención. Invirtió millones de dólares en la Facultad de 

Teología de la Universidad de Chicago y en el Seminario Teológico de Rochester. Estas 
facultades y otras instituciones liberales menos conocidas, vinculadas a la Convención, han 
enviado un flujo constante de pastores y misioneros liberales a las iglesias y campos 

misioneros de lo que hoy conocemos como Iglesias Bautistas Americanas en EE. UU.131 

 

La siguiente cifra del porcentaje de conservadores en la convención proviene de alrededor de 

finales de la década de 1930: 

 
Según algunas estimaciones, al menos entre el 80 y el 90 por ciento de la circunscripción de 
la Convención Bautista del Norte seguía siendo conservadora, aunque por el momento 

permanecían leales a la convención.132 

 

Otra cifra, proveniente de un escritor opuesto al fundamentalismo, calculó que en 1926 tan solo 

 
130  Tassell, Paul N. Quest for Faithfulness. Schaumburg, IL: Regular Baptist Press, 1995, p. 15. 
131  Ibid., p. 18. 
132  Bauder, Kevin & Delnay, Robert. One in Hope and Doctrine: Origins of Baptist Fundamentalism 1870-1950. 

Schaumburg, IL: Regular Baptist Books, 2014, p. 273. 



La lucha por la ortodoxia y el control dentro de la Convención Bautista del Norte 

74 

  

el 10% de las iglesias de la convención bautista norteña eran modernistas.133 En la CBN, las 

convenciones estatales eran a veces mayormente conservadoras, a diferencia del ámbito nacional. 

Por lo tanto, algunos a nivel local no se enfrentaron a las tensiones que otros enfrentaban en 

regiones más liberales. Estas cifras ayudan a explicar por qué tantos fundamentalistas dentro de 

la convención en esa época eran reacios a abandonarla por completo y volverse independientes. 

Hubo grandes esfuerzos para librar a la convención norteña del liberalismo, tal como la función 

de la Federación Nacional de Fundamentalistas de los Bautistas del Norte. 

Los liberales en el poder eran muy astutos y utilizaban los procedimientos parlamentarios en 

su beneficio, además de incurrir a menudo en conductas poco éticas, como se explica a 

continuación: 

 

• La CBN fundó un periódico controlado por líderes liberales de la convención, que se 

enviaba semanalmente por correo a los miembros de las iglesias de la CBN. 

• Si un pastor abandonaba la convención, perdía cualquier pensión que no fuera la que había 

aportado personalmente. 

• Los funcionarios de la CBN tenían derecho a voto; sus gastos de viaje a las convenciones 

anuales estaban cubiertos, mientras que los pastores debían costear sus propios gastos. 

• Los líderes de la CBN presentaron la situación como si votar a favor de una declaración 

de fe o investigar seminarios de la CBN sospechosos de apostasía fuera un voto que 

interfería con la unidad y la armonía en la convención. Insistían en que el Nuevo 

Testamento mismo constituía un credo, haciendo innecesarios los credos artificiales. Sus 

procedimientos de votación eran muy complejos, lo cual la dirección de la CBN 

aprovechó en momentos cruciales para anular votaciones, permitir resoluciones 

alternativas, imponer retrasos, etc. 

• Si un pastor fundamentalista buscaba una iglesia para pastorear, la Convención podía 

ocultar información sobre las iglesias que necesitaban pastores si no tenía buena 

reputación con la dirección de la Convención. Este es un ejemplo de cómo los 

predicadores se vieron tentados a guardar silencio sobre la apostasía entre los líderes de 

la Convención. 

 

Los liberales de la CBN tenían una larga trayectoria de mantener puestos de poder a pesar de ser 

una pequeña minoría: 

 
Incluso antes de 1910, los liberales intentaban marginar a los conservadores estrictos. Antes 
de 1920 se entrometían en las iglesias, levantaban la oposición contra los pastores, enfrentaban 
a las minorías contra las mayorías y maniobraban en los tribunales para apoderarse de los 

edificios, propiedades y cuentas bancarias de las iglesias ortodoxas. Los liberales habían 
ganado la batalla en la convención y ahora también ganaban regularmente batallas contra 
pastores e iglesias.134 

 

La siguiente anécdota describe uno de los casos en los cuales la convención quiso quitarles el 

templo a una iglesia local que se estaba retirando de la convención: 

 
Un episodio a principios de agosto de 1920 [apenas un mes después de la acuñación del 
término “fundamentalista”] reveló cómo la junta de la convención estatal [de la Convención 
Bautista del Norte] había estado trabajando detrás de la escena. Van Osdel había sido citado 

como testigo en una demanda relacionada con la Iglesia Bautista de Sand Creek, Michigan. 

 
133  “Vanishing Fundamentalism” The Christian Century. June 24, 1926, p. 798. 
134  Bauder, Kevin & Delnay, Robert. One in Hope and Doctrine: Origins of Baptist Fundamentalism 1870-1950. 

Schaumburg, IL: Regular Baptist Books, 2014, p. 235. 



La lucha por la ortodoxia y el control dentro de la Convención Bautista del Norte 

75 

  

Una facción dentro de la congregación, asesorada por la junta de la convención estatal, 
intentaba arrebatarle el nombre y las propiedades de la iglesia a la mayoría. Los intereses de 
la convención de Michigan estaban representados por W. T. Roberts, quien también 

compareció en el estrado de testigos. ... A mediados de agosto, los tribunales fallaron en contra 
de la minoría apoyada por la convención en el caso de Sand Creek. ... En cuestión de semanas, 
la situación en Sand Creek estalló de nuevo. La decisión del tribunal había prohibido 

estrictamente a la minoría interferir con el pastor o la mayoría, pero el 1 de septiembre la 
minoría intentó tomar posesión física del edificio. La mayoría se retiró al sótano de la iglesia 
y celebró una reunión de oración, mientras que la minoría votaba para despedir al pastor, 

adoptar nuevas reglas de orden, nombrar un comité de púlpito e invitar a W. T. Roberts a subir 
al púlpito. Estas acciones fueron puestas en conocimiento del juez, quien declaró a la minoría 

en desacato y les prohibió usar la propiedad.135 

 

Aunque los liberales alzan su voz con más fuerza a favor de la unidad y la tolerancia, cuando están 

en el poder y ya no necesitan tanto los votos y el dinero de los conservadores no separatistas, su 

falta de tolerancia se manifiesta abiertamente. La historia de la Iglesia está repleta de casos de 

liberales que se infiltran y se apoderan de instituciones establecidas por conservadores al grito de 

tolerancia. Luego, cuando llegan al punto en que un líder conservador obstaculiza sus planes de 

dominio total, los liberales empiezan a mostrarse reacios. Por ejemplo, T. T. Shields experimentó 

esto en Canadá cuando formó parte del consejo directivo de la Universidad McMaster, una 

institución bautista en Toronto, Canadá, administrada por la convención bautista de la región. En 

1925, Shields, como miembro del consejo directivo, exigió que se investigaran las creencias 

teológicas sospechosas de un profesor que la universidad acababa de contratar. Esto desencadenó 

una serie de acontecimientos que resultaron en la expulsión de Shields de la convención. Se 

podrían mencionar muchos más casos de intolerancia por parte de los liberales, como Machen y 

McIntire, y muchos más cuyas historias no tenemos espacio para mencionar. ¡No se dejen engañar 

por los clamores por la unidad y la tolerancia de los liberales a costa de la doctrina! 

 

En las palabras de W. B. Riley: 

 
El fundamentalismo es una multitud mixta y contiene (1) al enemigo real vestido con nuestro 

uniforme; (2) hombres que aman el cargo por encima de los principios; (3) el dócil, que es 
fácilmente persuadido; (4) el tipo intermedio que no ha decidido de qué lado dará su lealtad, 
y (5) el verdadero creyente que sabe todo lo que el modernismo ha logrado para su 

denominación y lo odia como consecuencia.136 

 

Las siguientes observaciones destacan la astucia de los liberales: 
 
En la reunión de la CBN de 1920 en Buffalo (del 23 al 29 de junio), los fundamentalistas y 
los conservadores menos militantes probablemente constituyeron una mayoría, pero los 

liberales, más astutos políticamente, los superaron constantemente en la convención. Algunos 
conservadores se dejaron llevar fácilmente por los liberales.137 

 
La técnica de los liberales ha sido evitar la discusión teológica en las controversias con los 
fundamentalistas. En cambio de debatir la teología involucrada, los propios fundamentalistas 

han sido atacados. En consecuencia, los fundamentalistas han sido acusados de ser 
intolerantes, fanáticos, reaccionarios, desprovistos del amor de Cristo y poco académicos. La 

 
135  Bauder, Kevin & Delnay, Robert. One in Hope and Doctrine: Origins of Baptist Fundamentalism 1870-1950. 

Schaumburg, IL: Regular Baptist Books, 2014, pp. 66-68. 
136  Beale, David O. In Pursuit of Purity. Greenville, SC: Unusual Publications, 1986, pp. 282-283. 
137  Ibid., p. 196. 



La lucha por la ortodoxia y el control dentro de la Convención Bautista del Norte 

76 

  

controversia sobre cuestiones doctrinales ha sido etiquetada como no cristiana, y los 
fundamentalistas han sido acusados de deslealtad a sus denominaciones y culpables de 
tendencias cismáticas. La lealtad a una denominación se ha considerado más importante que 

las creencias teológicas. Debería quedar claro para una mente imparcial que los liberales han 
sido igualmente culpables de estas actitudes al tiempo que apoyaban su propio punto de vista. 
Una vez que estuvieron en control eclesiástico, los liberales a menudo han expulsado a los 

fundamentalistas de sus comunidades y han sido tan intolerantes con el fundamentalismo 
como los fundamentalistas lo han sido con los liberales. La actitud actual de algunos 
evangélicos de aprobar la práctica y la doctrina de los liberales y de condenar sin reservas a 

los fundamentalistas difícilmente se justifica por los fríos hechos de la historia.138 

 

El siguiente bosquejo es útil para que los de nuestra generación entiendan mejor lo que estaba 

sucediendo en el fondo y el precio que tuvieron que pagar los que resistieron el liderazgo liberal: 

 
Por qué la teología liberal avanzó tan rápidamente: 

1. El clima intelectual de la civilización occidental cambió rápidamente a finales del siglo 
XIX y principios del XX. Se estaban importando a Estados Unidos nuevas teorías 
filosóficas y sistemas teológicos, así como la nueva teoría de la evolución de Darwin. El 

liberalismo tendía a ser visto como más intelectual. 
2. Los mismos liberales eran hombres jóvenes brillantes. Habían estudiado en las 

universidades más prestigiosas (generalmente Alemania en los primeros días). 

3. Una vez que los liberales se convirtieron en símbolos de respetabilidad académica, el 
público (incluido el público religioso) estuvo dispuesto a protegerlos. La libertad 

académica se volvió más importante que la ortodoxia. 
4. Los líderes educativos a menudo no se dieron cuenta de lo radical que era realmente el 

liberalismo. Un factor que contribuyó a este fracaso fue la imprecisión teológica de la 

generación inmediatamente anterior al liberalismo. 
5. Los liberales aprendieron a mantener un perfil bajo, al menos hasta que obtuvieron el 

apoyo público y capturaron posiciones de influencia. Sin embargo, envolvieron sus ideas 

en el lenguaje de la ortodoxia, especialmente durante sus presentaciones públicas. Sin 
embargo, al emplear los términos más antiguos, les dieron nuevas definiciones. 

6. Los liberales también manifestaron la apariencia de piedad y devoción cristiana. Eran 

irénicos y celosos por el reino de Dios. A muchos bautistas les resultaba difícil creer que 
los hombres con quienes se habían arrodillado en ferviente oración pudieran estar 

minando o incluso traicionando la fe. 
7. Los administradores de mayor edad tendían a no preocuparse por los profesores más 

jóvenes en sus facultades que estaban adoptando puntos de vista más modernistas. 

Parecen haber visto el liberalismo como una fase o una moda teológica pasajera, 
asumiendo que sus jóvenes profesores con el tiempo lo superarían. Creían que estos 
jóvenes pensadores brillantes podrían ser influenciados hacia la ortodoxia al darles 

tiempo. 
8. Destreza religiosa denominacional. Al insertarse en posiciones de liderazgo, los 

modernistas pudieron estructurar las convenciones de manera que fueran favorables a la 
aceptación liberal y, en última instancia, al control liberal. 

9. Los liberales construyeron sólidas redes de apoyo y protección mutuos. También 

trabajaron a través de líneas denominacionales con varias organizaciones religiosas. 
Todos estos lugares, así como otros que operaban a nivel estatal o local, dieron a los 
liberales la oportunidad de desarrollar y poner a prueba su teología, de ofrecer aliento 

mutuo y de brindarse ayuda mutua cuando uno de ellos se encontraba bajo fuego 
eclesiástico. 

 
138  Walvoord, John. “What’s right about Fundamentalism” Eternity. June 1957, p. 35. 



La lucha por la ortodoxia y el control dentro de la Convención Bautista del Norte 

77 

  

10. Los ejecutivos de la convención y los secretarios de estado tenían prácticamente un 
monopolio sobre la colocación de pastores en el púlpito. 

11. Muchos parecían temer la reprimenda o el desprecio de sus compañeros pastores. 

12. La sofisticación y el prestigio de la convención fue suficiente para mantener a algunos 
pastores en su lugar. 

13. Las presiones legales también era un obstáculo para los pastores interesados en sacar a 

sus iglesias fuera de la convención. Algunos habían perdido su templo al separarse de la 
convención. 

14. Las ordenaciones eran otra herramienta que los funcionarios de la convención podían usar 

para mantener a los pastores en línea. 
15. Generosos beneficios de pensión que se perderían si el pastor rompiera sus vínculos con 

la convención.139 

 

Los modernistas ganaron, no porque formaban mayoría, sino porque los moderados, en su falta 

de firmeza, se aliaron con los liberales en nombre de la tolerancia. 

 
Uno de los mayores errores que cometieron estos primeros fundamentalistas fue presumir que 
todos los que eran ortodoxos (es decir, todos los que creían en los fundamentos) compartían 

la agenda fundamentalista. Este error resultó fatal. Los liberales, que nunca compusieron la 
mayoría, lograron controlar las denominaciones forjando amistades y alianzas con algunos 
que eran ortodoxos. Los ortodoxos incluían a creyentes bíblicos que, por alguna razón, 

encontraban más que temer en los fundamentalistas que en los liberales. Estaban dispuestos a 
hacer las paces con el liberalismo y extender el compañerismo cristiano a los liberales. Su 

indiferencia hacia los fundamentos y, de hecho, hacia el evangelio mismo (un fundamento 
sólo es fundamental debido a su conexión con el evangelio) llevó a J. Gresham Machen a 
etiquetarlos como “los indiferentistas”.140 

 
El liberalismo teológico es apostasía y los liberales son apóstatas. Los apóstatas son enemigos 
del evangelio y, por tanto, enemigos de Cristo. Extender la comunión cristiana a un apóstata 

(un liberal) es hacer causa común con los enemigos de Cristo contra él.141 

 

Las siguientes citas demuestran las difíciles cuestiones a tratar cuando un cristiano se enfrenta con 

apostasía en una institución cristiana a la cual está afiliado: 

 
¿Cuándo es apóstata una organización? Casi todo el mundo está de acuerdo en que una 
organización no se vuelve apóstata en el momento en que alguien nota que hay un falso 

maestro en ella. Sin embargo, no es fácil decir cuándo se cruza la línea. ¿Es apóstata un 
seminario cuando a sabiendas tolera a un profesor liberal? ¿Se vuelve apóstata cuando los 
liberales tienen el control de sus decisiones? ¿O se vuelve apóstata sólo cuando prohíbe 

específicamente a los creyentes bíblicos incorporarse al profesorado?142 
 

¿Cuándo es el momento de pasar de la separación que consiste en “purgar”, a la separación 
que consiste en “salir”? En otras palabras, ¿cuándo es el momento de dejar de luchar por 

 
139  Bauder, Kevin & Delnay, Robert. One in Hope and Doctrine: Origins of Baptist Fundamentalism 1870-1950. 

Schaumburg, IL: Regular Baptist Books, 2014, pp. 40-41, 338-339. The 15 points are a summary, not direct 
quotes. 

140  Bauder, Kevin “Now, About Those Differences” https://sharperiron.org/article/now-about-those-differences-

part-sixteen. 
141  Bauder, Kevin “Now, About Those Differences” https://sharperiron.org/article/now-about-those-differences-

part-seventeen. 
142  Bauder, Kevin “Now, About Those Differences” https://sharperiron.org/article/now-about-those-differences-

part-eighteen. 



La lucha por la ortodoxia y el control dentro de la Convención Bautista del Norte 

78 

  

purificar una iglesia o una institución y abandonarla a la apostasía? Los fundamentalistas a 
menudo no han estado de acuerdo sobre la respuesta a esta pregunta.143 
 

¿Pueden los cristianos permanecer temporalmente en una organización apóstata por razones 
tácticas? En otras palabras, una vez que una organización es clara e irremediablemente 
apóstata, ¿deben los cristianos separarse instantáneamente, o pueden trabajar dentro de la 

organización temporalmente para recuperar la mayor cantidad posible de su inversión?144 
 
Los bautistas regulares solían conceder que si los liberales pudieran ser eliminados de la 

convención, entonces no habría necesidad de salir. El desacuerdo radicaba en si era posible 
purgar el liberalismo de la convención.145 

 

Los fundamentalistas de los primeros tiempos no estaban siempre de acuerdo sobre cuándo y 

cómo debía llevarse a cabo la separación, especialmente si percibían que había esperanzas de 

cambiar sus instituciones. La siguiente observación frustrante de R. S. Beal, revela que hubo 

desacuerdos en etapas más tempranas del fundamentalismo en cuanto a si se debía efectuar una 

separación definitiva o seguir luchando para retomar lo que los modernistas les habían quitado: 

 
El nuestro no es un movimiento separatista. ¿Por qué debemos rendir al liberalismo las 

grandes instituciones construidas por la ortodoxia para la perpetuación de la fe de nuestros 
padres? El modernismo no construye iglesias; las roba. No construye misiones; también las 
roba.146 

 

A medida que avance la presente obra, se buscarán respuestas con respecto a estas incógnitas, 

dilemas y acciones pasadas que involucraron separación, basándonos en principios bíblicos. 

 
Incluso con ortodoxos y heterodoxos alojados bajo el mismo techo denominacional, buscan 
viviendas separadas. Están en constante conflicto y discordia. No tienen nada en común. 
¿Acaso no es mejor vivir bajo un techo separado que bajo un mismo techo en una continua 

disputa por una supremacía dudosa?147 

 
... Los fundamentalistas se enfrentaron con una de tres opciones: 

(1) Luchar por la fe, que eventualmente conduciría a la separación; 
(2) Permanecer sano en doctrina dentro de la convención, pero no luchar por la fe; 

(3) Acomodarse con la nueva teología sin dejar de buscar mantener lo mejor de la posición 
histórica.148 

 
En las décadas de 1920 y 1930, los fundamentalistas tenían tres opciones con respecto a la 
mayoría de las principales denominaciones del norte: conformarse con ser una minoría en 
denominaciones dominadas por los liberales, separarse de las antiguas denominaciones y 

formar otras nuevas, o dejar toda conexión denominacional y volverse independiente.149 
 

 
143  Ibid. 
144  Bauder, Kevin “Now, About Those Differences” https://sharperiron.org/article/now-about-those-differences-

part-eighteen. 
145  Bauder, Kevin & Delnay, Robert. One in Hope and Doctrine: Origins of Baptist Fundamentalism 1870-1950. 

Schaumburg, IL: Regular Baptist Books, 2014, p. 234. 
146  Pickering, Ernest. Biblical Separation. Schaumburg: Regular Baptist Press, 1979, p. 208. 
147  Beale, David. Christian Fundamentalism in America. Mainland, FL: Xulon Press, 2022, p. 347. 
148  Dollar, George W. A History of Fundamentalism in America. Greenville, SC: Bob Jones University Press, 1973, 

p. 87. 
149  Oats, Larry R. The Church of the Fundamentalists. Watertown: Maranatha Baptist Press, 2016, p. 80. 



La lucha por la ortodoxia y el control dentro de la Convención Bautista del Norte 

79 

  

La separación debe llevarse a cabo de una de dos maneras, o los incrédulos deben ser 
expulsados o los creyentes en la Biblia deben retirarse; de lo contrario, la iglesia deja de ser 
la iglesia”.150 

 
Un creyente debe ejercer la paciencia, y reconocer que la restauración es la meta, y no la 
separación. La separación es el último recurso. Los separatistas, celosos con razón por la 

pureza, la doctrina y la asociación, todavía están sujetos a estas obligaciones bíblicas. No hay 
justificación bíblica para una separación apresurada que no esté precedida por repetidos 
intentos de reconciliar a los hermanos separados y restaurar al hermano descarriado.151 

 
No es un buen bautista quien es más leal a una asociación de iglesias llamada denominación 

que a la Iglesia Bautista local de la que es miembro. La lealtad que resulta en su deslealtad 
destruye el principio y el espíritu mismo de una iglesia bautista.152 

 

Un ejemplo de cómo los fundamentalistas no siempre estuvieron de acuerdo sobre los tiempos de 

las acciones a tomar: 

 
Él todavía es un remanente del viejo tipo de liderazgo fundamentalista que hace muchas 

protestas, habla y escribe hasta el punto de actuar y luego se aplana y no hace nada.153 

 

Reacción pésima contra la apostasía 
 

La excusa de falta de separación se hace con frecuencia con llamamientos píos al amor, unidad y 

hermandad. La reacción pésima de algunos al ser enfrentados con apostasía es encoger los 

hombros, y decir cosas que a la superficie suenan piadosas como:  

 

• “Busquemos un punto medio. No seamos extremistas”. 

• “Hagamos concesiones por la paz de la iglesia”. 

• “No tiremos al bebé junto con el agua de la bañera”. 

• “Seamos leales a la denominación. Es un pecado dividir al cuerpo de Cristo”. 

• “La doctrina divide, el servicio une”. 

 

Son excusas por la falta de separación. Demuestra un espíritu conciliatorio en vez de un espíritu 

militante al decidir qué hacer con apóstatas. Podrían ser llamados “indiferentistas”. Prefieren 

“jugar a la pelota” con sus oponentes que tomar una postura firme.  

Los que ofrecieron estas excusas no eran modernistas, pero esta actitud pasiva permitió que 

enseñanzas dudosas y abiertamente heréticas penetraran con poca resistencia en las 

denominaciones, iglesias y seminarios que habían sido establecidos con un fundamento bíblico 

por generaciones previas con mucho sacrificio. Los que ofrecieron resistencia, generalmente en 

la minoría, con tiempo llegaron a ser conocidos como fundamentalistas. Se les echó la culpa a los 

fundamentalistas por “dividir el cuerpo de Cristo”, cuando en realidad estaban obedeciendo la 

Biblia y los modernistas fueron los que habían introducido “herejías destructoras” (2 Pedro 2:1). 

Para evitar que penetre la falsa doctrina en nuestras iglesias e instituciones fundamentales de hoy, 

debemos conocer la historia para que lo destructivo no se vuelva a repetir. Como dicen, “El que 

 
150  Ibid., p. 131. 
151  Moritz, Fred. Be Ye Holy. Greenville: Bob Jones University Press, 1994, p. 81. 
152  Oats, Larry R. For the Faith: A History of the Foundations Baptist Fellowship International. Fundamental 

Baptist Fellowship International, 2021, p. 30. 
153  Nettles, Tom. “Foreword to a Theological Tragedy” Straub, Jeffrey Paul. The Making of a Battle Royal: The 

Rise of Liberalism in Northern Baptist Life, 1870–1920. Eugene, OR: Pickwick Publications, 2018, p. xiii. 



La lucha por la ortodoxia y el control dentro de la Convención Bautista del Norte 

80 

  

no conoce la historia está destinado a repetirla”.  

Batallar contra la apostasía es cansador. Es como Moisés cuando tenía que mantener alzada la 

vara (Éxodo 17). Él se cansaba, pero gloria a Dios que hubo otros (Aarón y Hur) a su lado 

ayudándole a mantener en alto sus brazos. 

Algunos simpatizan mucho con la causa de los separatistas, pero rechazan la separación en sí. 

Hubo conservadores moderados que estaban dispuestos a pasar por alto el liberalismo teológico 

y las falsas enseñanzas para preservar la unidad organizativa de la denominación. Hubo 

conservadores tolerantes durante este período que estaban bastante dispuestos a aceptar la 

coexistencia pacífica con los liberales. Ellos con tiempo se integraron al movimiento 

neoevangélico donde se sentirían más a gusto cuando surgió en la década de los cuarenta. 

En conclusión, la historia de la Convención Bautista del Norte nos enseña que la defensa de la 

sana doctrina nunca ha sido fácil ni popular, y que la apatía y la tolerancia excesiva pueden abrir 

la puerta a la apostasía. Aunque la separación no es el primer recurso, la fidelidad al evangelio 

demanda discernimiento, valentía y disposición a tomar decisiones difíciles cuando la verdad está 

en juego. Así como muchos en generaciones pasadas pagaron un precio alto por mantenerse 

firmes, también hoy los creyentes debemos velar, orar y contender ardientemente por la fe, 

recordando que la unidad verdadera descansa en la verdad de la Palabra de Dios y no en 

compromisos con el error.



 

81 
 

Capítulo 13 - William Jennings Bryan y el “juicio del siglo” 
 

William Jennings Bryan fue un predicador laico en la Iglesia Presbiteriana. Llegó a ser el más 

conocido de los fundamentalistas fuera del ámbito de la iglesia. Fue abogado, congresista, 

secretario de estado de la nación y tres veces candidato a presidente de los Estados Unidos. Lo 

que queremos destacar es que entre los fundamentalistas no solo hubo hombres comunes y 

corrientes, sino también hombres destacados de gran erudición. 

Bryan era conocido como un portavoz contra la evolución. Un ejemplo de sus escritos: 

 
La hipótesis que vincula al hombre con las formas inferiores de vida y lo convierte en un 
descendiente directo de las bestias, está oscureciendo y debilitando todas las virtudes que 

descansan sobre el vínculo religioso entre Dios y el hombre... No se menciona la religión, la 
única base de la moralidad; no hay siquiera una sugerencia de un sentido de responsabilidad 
hacia Dios, ¡nada más que materialismo frío y opresivo! El darwinismo transforma la Biblia 

en un libro de cuentos y reduce a Cristo al nivel del hombre. Le da un simio por antepasado.154 

 

Observe cómo Bryan se dirigió en una reunión a predicadores que no creían en doctrinas básicas 

cristianas: 

 
Ahora estoy comprometido en la mayor reforma de mi 

vida... Estoy tratando de salvar a la iglesia cristiana de 
aquellos que están tratando de destruir su fe. Tenemos 
predicadores en esta audiencia que no creen en el 

nacimiento virginal ... en la resurrección del cuerpo de 
Cristo ... en los milagros;155 

 

William J. Bryan fue dotado con un don en la retórica, como 

se puede apreciar en los siguientes ejemplos relacionados 

con su oposición a la evolución:  

 
Cristo hizo de la muerte una estrecha franja estrellada 
entre la compañía del ayer y la reunión del mañana; la 
evolución apaga las estrellas y profundiza la penumbra 

que envuelve la tumba. … Si un hombre cree ser 
descendiente del simio, puede ir a un zoológico y 
especular sobre cuánto ha avanzado. Si cree en la Biblia, 

va a la iglesia y considera cuánto le queda por avanzar. Tengo tanto derecho como el ateo a 
partir de una suposición, y prefiero empezar con Dios y razonar hacia abajo, que empezar con 

un pedazo de tierra y razonar hacia arriba.156 

 

El trasfondo del juicio Scopes 
 

Se había puesto en efecto una ley en el estado de Tennessee que solo se podía enseñar el 

creacionismo en las escuelas públicas. La Unión Americana de Libertades Civiles (ACLU) quería 

derrotar esa ley y se encontró a un maestro de ciencia llamado John Scopes (1900-1970) dispuesto 

 
154  Bryan, W. J. In His Image. New York: Fleming H. Revell, 1922, p. 112. 
155  Longfield, Bradley J. The Presbyterian Controversy: Fundamentalists, Modernists, and Moderates. New York: 

Oxford University Press, 1991, pp. 73-74. 
156  Furniss, Norman F. The Fundamentalist Controversy, 1918-1931. Doctoral dissertation, Yale University, 1950, 

pp. 13, 53. 

Bryan, de un sello postal de 1986 



William Jennings Bryan y el “juicio del siglo” 

82 

  

a afirmar que había enseñado evolución. En 1925 Scopes fue detenido en Dayton, Tennessee. 

Hubo unas maniobras legales detrás de la escena para asegurar que se llevara el caso a un tribunal. 

La Unión Americana de Libertades Civiles ya había asegurado a Scopes que lo defenderían en el 

tribunal. El fundamentalista William Jennings Bryan, quien también era abogado, asistió al fiscal 

en el juicio. 

Se proyectó en los medios de comunicación como que sería un juicio entre el fundamentalismo 

y la evolución. El juicio llegó a ser muy polarizante, enfrentando a quienes creían en el relato 

bíblico de la creación por Dios contra quienes creían que habíamos evolucionado de formas 

inferiores. El juicio no solo se trataba de si se debía enseñar evolución en las escuelas, sino que 

también se convirtió en una especie de competencia teológica. Fue tildado como “el juicio del 

mono”. Fue el primer juicio de los Estados Unidos que se transmitió en vivo por radio nacional. 

Cautivó la atención de la nación y en aquel entonces fue considerado “el juicio del siglo”. Dicho 

juicio solo fue superado en su atención nacional por el juicio de O. J. Simpson setenta años más 

tarde. Clarence Darrow, un agnóstico y hombre muy astuto, fue el abogado de Scopes. 

Cientos de personas, incluyendo muchos reporteros, se reunieron en el pequeño pueblo rural 

de Dayton, Tennessee, para presenciar un juicio que conmovió a la nación. El juicio se llevó a 

cabo del 10 al 21 de julio de 1925. Duró once días. La gente en todas partes permanecía atenta a 

sus radios durante el juicio. En todas partes se hablaba del juicio y de los temas centrales de la 

creación y la evolución. Era el asunto de conversación en peluquerías, reuniones sociales, salas 

de espera y los hogares, y también fue el tema de muchos sermones en aquel tiempo. Este juicio 

reflejaba una batalla que ha estado rugiendo a lo largo de los siglos: entre el bien y el mal, la luz 

y las tinieblas, entre la verdad absoluta y la verdad relativa. Lo que estaba en juego —

independientemente del veredicto— era si la Biblia es la Palabra de Dios, y si se puede confiar en 

ella. El juicio impactó a la nación y sacó un tema importante a la luz. ¿Debemos creer en la Biblia 

o en las enseñanzas de la evolución? El enfoque del juicio mismo era si un maestro había violado 

la ley estatal al enseñar evolución en el aula, pero las creencias opuestas se convirtieron en una 

conversación nacional. 

En la segunda fase del juicio, Clarence Darrow quiso demostrar que la Biblia no era confiable 

en cuanto a su historia y eventos sobrenaturales. Aunque Bryan era abogado de la fiscalía, en el 

séptimo día Darrow llamó a Bryan como testigo para ser interrogado, y el juez aceptó. Bryan no 

se opuso a este desafío, sin duda anticipando que tendría la oportunidad de interrogar más adelante 

a Darrow. Poco sabía que el día siguiente, el juez declararía que el interrogatorio era irrelevante 

para el caso, y que debería ser “borrado” del expediente. Debido a esta decisión inesperada, Bryan 

no tuvo la satisfacción de someter a Darrow a un interrogatorio. 

Las dos horas en que Bryan fue interrogado es lo que más se recuerda del caso. 

Lamentablemente para la causa del creacionismo y el fundamentalismo, Bryan demostró no estar 

bien preparado para la interrogación. El profesor Larry Oats da un resumen conciso de las 

respuestas débiles de Bryan: 

 
La ignorancia confesa de Bryan sobre lo que pasaría físicamente si el mundo realmente se 
hubiera detenido, qué creían las civilizaciones del mundo, cuántos idiomas había en el mundo, 

la edad de la tierra o la fecha exacta del diluvio hizo que Bryan pareciera ser demasiado 
ignorante para argumentar en contra de la evolución. Si bien el fundamentalismo ganó el juicio 

en el sentido legal, perdió ante los ojos del público.157 

 

Satisfecho con el interrogatorio medio débil de parte de Bryan, Darrow en su astucia se aprovechó 

de una maniobra legal para impedir que Bryan obtuviera otra oportunidad de expresarse. Según 

la ley de Tennessee, cuando la defensa renuncia a su derecho a dar un discurso de clausura, la 

 
157  Oats, Larry R. The Church of the Fundamentalists. Watertown: Maranatha Baptist Press, 2016, p. 79. 



William Jennings Bryan y el “juicio del siglo” 

83 

  

fiscalía pierde ese derecho; por tanto, esto impidió que Bryan presentara sus comentarios de 

clausura. Bryan se había preparado para afirmar que si el jurado llegara a absolver a Scopes, 

estarían crucificando de nuevo a Cristo, y “si la ley era anulada”, entre los incrédulos “habría 

alegría donde sea que Dios es repudiado, el Salvador escarnizado y la Biblia ridiculizada”.158 

Bryan manifestó que no estuvo bien preparado para el juicio. Aunque era abogado, no había 

participado en un caso de tribunal en treinta y seis años. Bryan trató de salirse con la suya con 

respuestas simplistas a preguntas complejas sobre evolución. No fue muy persuasivo. 

Naturalmente, hay algunos detalles por los cuales tenemos que ir con la Biblia por fe. Sin embargo, 

hay muchas áreas en las que se puede ofrecer una respuesta bíblica más satisfactoria que las meras 

respuestas de fe simplistas. Bryan demostró debilidad en esta área y el mundo se aprovechó de 

esto para retratar a los fundamentalistas como antiintelectuales. Incluso hubo un par de momentos 

en los que pareció traicionar la causa por la cual había contendido por muchas décadas. Sin 

embargo, no deberíamos tener esto en contra de Bryan. El hecho de que dijo algunas cosas 

inconsistentes con los 40 años anteriores en su vejez solo unos días antes de morir no debe ser 

tomado en contra de él. A pesar de su desempeño débil durante el interrogatorio, debe ser 

recordado como un héroe de la fe. 

El jurado solo tardó nueve minutos en deliberar y declarar culpable a Scopes por enseñar 

evolución. Bryan murió apenas cinco días después de acabar el juicio. En el Cementerio Nacional 

de Arlington yace una tumba con un epitafio de solo tres palabras: “Mantuvo la fe”.159 Es la lápida 

de la tumba de William Jennings Bryan. Murió como había vivido, luchando por la fe. Una estatua 

grande de Bryan estuvo dentro del Congreso de Estados Unidos hasta 2019. Bryan College en 

Dayton, Tennessee, fue nombrado en honor al gigante de la fe William Jennings Bryan. 

Testimonio del impacto de Bryan sobre el futuro líder fundamental John R. Rice: 

 
Fue en la primavera de 1921. Yo era profesor de una escuela preparatoria y cursaba estudios 

de posgrado en la Universidad de Chicago. William Jennings Bryan fue traído a la universidad 
por la YMCA ... Bryan habló sobre “La Biblia y sus Enemigos”. Yo era un cristiano ferviente, 
pero no estaba muy bien fundamentado en la Palabra de Dios, y el discurso fue una revelación 

para mí. Me habían enseñado la hipótesis de la evolución en la secundaria. La habían dado 
por sentada, al menos en las dos escuelas bautistas a las que asistí, y en algunas clases se había 

impartido en la Universidad de Baylor. Había aceptado nominalmente la enseñanza, sin darme 
cuenta de que contradecía directamente la Biblia. Ahora veía que debía renunciar a una u otra, 
y mi alma se conmovió profundamente.160 

 

La figura de Bryan, con sus luces y sombras, permanece como un testimonio de convicción 

inquebrantable, recordándonos que la defensa de la verdad bíblica, incluso frente al escarnio 

público, es un imperativo bíblico que trasciende los resultados inmediatos de cualquier tribunal 

humano. 

 

 

 

 
158  Bryan, William Jennings. The Last Message of William Jennings Bryan. New York: Fleming H. Revell, 1925, 

p. 69 
159  Furniss, Norman F. The Fundamentalist Controversy, 1918-1931. Doctoral dissertation, Yale University, 1950, 

p. 196. 
160  The Sword of the Lord. Jan. 10, 1936, p. 3. 



 

84 
 

Capítulo 14 - El enigma de J. Frank Norris 
 

Utilizamos el término enigma, porque el caso de J. Frank Norris es agridulce. Norris era conocido 

como “el tornado de Texas”. O como el título de una biografía escrita acerca de él, el “reverendo 

peleador”. Al leer la historia, se verá por qué. 

Bajo su liderazgo dinámico pero controvertido, la iglesia de J. Frank Norris creció hasta 

convertirse en la iglesia local más grande de cualquier denominación en los Estados Unidos.161 

Llegó a considerarse la iglesia bautista más grande del mundo en 1925.162 Se trata de First Baptist 

Church de Fort Worth, Texas, y luego otra iglesia que pastoreó de forma simultánea en el norte 

del país. 

Norris fue pastor de First Baptist Church de Fort Worth desde 1909 hasta su muerte en 1952. 

De forma simultánea, Norris pastoreó Temple Baptist Church de Detroit, Michigan, entre 1934 y 

1947. Una distancia de aproximadamente 1.200 millas (1.900 kilómetros). 

 
Las iglesias se jactaban de tener las dos escuelas dominicales más grandes del mundo. En 

1946, Norris afirmó que las dos iglesias tenían una membresía combinada de 25.000.163 

 

Norris era muy dado al sensacionalismo para atraer a la gente. Así lo describe un autor que lo 

conoció: “Siempre el sensacionalista ansioso por explotar o crear una situación que prometía 

atraer a una multitud…”164 A continuación, unos ejemplos de sus métodos poco convencionales: 

 

• Una vez, cuando un vaquero bien conocido se convirtió, hizo arreglos para que el caballo 

fuera llevado al culto para presenciar el bautismo de su dueño.  

• Una vez cuando Norris predicó contra la evolución, trajo a un mono a la reunión. Cada 

vez que Norris hacía un punto en contra de la evolución, se volvía hacia el mono y le 

preguntaba: “¿No es cierto?” 

• Ejemplo del título de uno de sus sermones: “Los diez diablos más grandes de esta ciudad 

con datos provistos”. 

 

Norris batalló fuertemente contra varios oficiales del gobierno. En medio de esta batalla, hubo 

una gran enemistad entre Norris y un fiscal. Un día este fiscal estaba viajando en un vehículo lleno 

de bebidas alcohólicas y mujeres y chocó a gran velocidad contra un tranvía. El fiscal murió en el 

acto. En la terrible escena del accidente, se encontró una botella quebrada con parte del cerebro 

adentro. Esto fue traído a Norris, quien trajo la porción cerebral en la botella quebrada a su púlpito 

para ilustración en un sermón el domingo siguiente. 

Un evento que desató la mala actitud de Norris fue cuando decidieron alquilar un piso 

desocupado de un edificio de la iglesia. Dado que la iglesia alquilaba el espacio a una entidad 

comercial y no se utilizaba con fines benéficos, la ciudad de Fort Worth decidió imponer 

impuestos al alquiler que recibía la iglesia. Norris consideró que esto era injusto y desató una 

guerra contra los funcionarios municipales. Empezó a predicar contra los pecados conocidos de 

los funcionarios municipales, pero también usó su púlpito para difundir rumores en su contra. 

Gracias al ejemplo de Juan el Bautista, sabemos que no es necesariamente incorrecto predicar 

contra los pecados de los líderes gubernamentales, pero debe hacerse con el motivo correcto y sin 

 
161  Christian Fundamentals. April-June 1926, p. 4. 
162  Furniss, Norman F. The Fundamentalist Controversy, 1918-1931. Doctoral dissertation, Yale University, 1950, 

p. 254. 
163  Dollar, George W. A History of Fundamentalism in America. Greenville, SC: Bob Jones University Press, 1973, 

p. 133. 
164  Vick Bartlett, Billy. A History of Baptist Separatism. Springfield: Baptist Bible Fellowship, 1972, p. 14. 



El enigma de J. Frank Norris 

85 

  

recurrir a rumores. En el caso de Norris, parece que hubo un elemento de venganza y 

sensacionalismo. 

Norris consideraba al alcalde de Fort Worth su enemigo y lo criticó públicamente desde su 

púlpito. Varios miembros de la iglesia de Norris fueron despedidos de su trabajo en una tienda 

que era propiedad del alcalde de la ciudad en una aparente represalia. El domingo siguiente, en 

lugar de predicar, Norris entrevistó a los empleados despedidos durante el culto. 

Aunque Norris batalló contra la apostasía, especialmente en los años tempranos de su 

ministerio, él cometió el error de comenzar a tratar a otros fundamentalistas con el mismo trato 

que los modernistas, como si otros fundamentalistas pudieran ser enemigos de la fe. Al tener 

desacuerdos con otros bautistas basados en personalidad, o diferentes filosofías del ministerio, 

Norris los reprendió amargamente desde su púlpito, su revista, y en cartas y telegramas personales. 

Aunque predicaba el evangelio y hacía mucho bien, a veces convertía su púlpito y sus medios de 

comunicación como en un poste de azotes contra otros que no eran modernistas o para esparcir 

rumores contra sus enemigos. Esto se revela en los propios escritos de Norris, además de testigos 

que escribieron acerca de sus atropellamientos.  

Otros que han estudiado la vida de Norris llegaron a la misma conclusión acerca de su carácter. 

En su libro sobre la historia del fundamentalismo, Bauder y Delnay afirmaron que Norris “podía 

ser implacable e incluso inescrupuloso al atacar a sus oponentes”.165 

Varios que conocieron a Norris personalmente son testigos de su forma de comportarse cuando 

tenía un desacuerdo con ellos. Beauchamp Vick, un antiguo socio de Norris, lo calificó de 

“despiadado” y señaló que una vez dijo: “Yo lucho sucio”.166 

Noel Smith escribió de Norris:  

 
En la historia de la religión moderna, ningún grupo de hombres ha sido atacado con la crueldad 
y el salvajismo que ha caracterizado los ataques de este hombre desesperado contra ellos. 

Nada se ha considerado sagrado. Sus mujeres han sido atacadas, todo menos los bebés”. Norris 
intentó dividir varias iglesias de la Fraternidad enviando correos masivos a sus miembros. 

Acosó a predicadores con telegramas, organizó reuniones rivales de la Fraternidad Bíblica 
Bautista, ofreció incentivos para regresar a su grupo y vilipendió a personalidades de la 
Fraternidad Bíblica Bautista.167 

 

Robert Ketcham, un líder fundamental de primera generación, quien había sido el blanco de ataque 

de parte de Norris por un tiempo extendido, expresó las siguientes frustraciones en una carta 

dirigida a Norris: 

 
Mi corazón está verdaderamente quebrantado al ver este horrible espectáculo de golpes y 
derrotas, difamaciones, insinuaciones, vituperios, degollamientos y crucificaciones que se 

lleva a cabo en su boletín informativo The Fundamentalist con hombres a quienes usted se ha 
propuesto arruinar porque no consienten en inclinarse ante su imagen.168 

 

En enero de 1912, parte del templo sufrió daño en un incendio. El domingo siguiente, el templo 

recibió dos disparos mientras Norris estudiaba en su oficina. Dos semanas después se recibió una 

serie de cartas amenazantes contra Norris. El 4 de febrero el templo estalló en llamas y fue 

 
165   Bauder, Kevin & Delnay, Robert. One in Hope and Doctrine: Origins of Baptist Fundamentalism 1870-1950. 

Schaumburg, IL: Regular Baptist Books, 2014, p. 238. 
166  Murdoch, J. Murray. Portrait of Obedience. Schaumburg, IL: Regular Baptist Press, 1979, p. 179. 
167  Bartlett, Billy Vick. “The Baptist Bible Fellowship: The First Twenty-Five Years” The Roots and Origins of 

Baptist Fundamentalism. James Combs, et al., John the Baptist Press, 1984, p. 96. 
168  Bauder, Kevin & Delnay, Robert. One in Hope and Doctrine: Origins of Baptist Fundamentalism 1870-1950. 

Schaumburg, IL: Regular Baptist Books, 2014, p. 273. 



El enigma de J. Frank Norris 

86 

  

destruido por completo. Alrededor del mismo tiempo esa noche, hubo un pequeño fuego en el 

exterior de la casa del pastor Norris. 

El 1 de marzo de 1912, un jurado acusó a Norris de perjurio en relación con las cartas 

amenazantes. El 2 de marzo la familia Norris fue despertada por aún otro incendio, del cual apenas 

se salvaron escapando por una ventana del segundo piso. El día siguiente, Norris recibió otra carta 

amenazante. Al fin de marzo, un jurado acusó a Norris de provocar el incendio que destruyó el 

templo (presumiblemente para recibir una compensación generosa de la compañía de seguros y 

simpatía de la gente). 

El caso fue a juicio en un tribunal, y fue el titular de los periódicos. Aun cuando se hundió el 

barco Titanic ese mes del juicio, la historia del juicio de Norris compartió el encabezado de las 

noticias. La historia del pastor de una de las iglesias más grandes del mundo acusado de quemar 

su propio templo comprobó ser sensacional, conmovió a la nación, y resultó en la venta de muchos 

periódicos. Fue acusado de provocar un incendio, cometer perjurio, enviarse a sí mismo cartas 

amenazantes y contratar a un detective para que le disparara (sin acertar), con el objetivo de 

generar simpatía en la opinión pública.169 Al fin, Norris fue absuelto de todos los cargos. 

Un año después del juicio Scopes / juicio del mono, el 17 de julio de 1926, sábado por la tarde, 

Dexter Chipps, un hombre de negocios y amigo del alcalde de Fort Worth (quien era un enemigo 

de Norris), visitó a Norris en la oficina de la iglesia. Hubo una discusión, y Norris le disparó a 

Chipps tres veces, matándolo. Norris fue detenido por la policía, pero fue liberado ese mismo día 

bajo fianza. Su postura fue que disparó contra Chipps en defensa propia. El día siguiente, Norris 

enseñó la escuela dominical y predicó como si nada hubiera pasado. El 29 de julio de 1926, un 

jurado acusó a Norris, pastor de la iglesia más grande del país, de homicidio. 

Como parte del trasfondo de lo que estaba ocurriendo antes del incidente fatal, Norris había 

acusado al alcalde de la ciudad, quien era católico, de expropiar fondos para entidades católicas. 

Estas acusaciones fueron colocadas en la revista de la iglesia y circuladas por toda la ciudad. “No 

es apto para ser el jefe de un corral de puercos”, declaró Norris acerca del alcalde. Dexter Chipps, 

el comerciante quien acabó muriendo en el incidente, era amigo del alcalde. Hubo testigos en el 

juicio que atestiguaron de amenazas de muerte de parte de Chipps contra Norris. 

Al fin, Norris fue absuelto de homicidio en el juicio. Aunque sea difícil justificar las acciones 

de Norris, se debe reconocer que fue hallado inocente en un tribunal bajo juicio; por tanto, no 

debe ser considerado o visto como un asesino. Aunque también fue hallado inocente en el cargo 

de haber quemado a su propia iglesia, todo esto resultó en que se mantuviera una sombra de 

sospechas a su alrededor, y causó mucho daño a su testimonio. 

 
Norris de Fort Worth, uno de los principales líderes fundamentales, había sido acusado de 
asesinato, incendio provocado, falta de pago a sus empleados, calumnias y difamaciones. Rice 

declaró: “Un ambiente de sospecha, insinuación, acusaciones y contraacusaciones ha 
entristecido al Espíritu, ha dañado la hermandad cristiana y ha causado mucho daño”.170 

 

El comportamiento y las sospechas que rodeaban a Norris dañaron la percepción del público 

acerca del fundamentalismo. Incluso John R. Rice, editor de Sword of the Lord, la revista 

fundamental con más circulación, dejó de llamarse fundamentalista por un tiempo, (y cambió el 

nombre de su iglesia porque incluía “fundamental”) debido al mal testimonio de Norris. 

Si uno llegara a pensar que esto fue el fin de los titulares en los periódicos acerca de Norris o 

su iglesia, estaría equivocado. Menos de un año después, se anunció otro incendio en la casa de 

Norris. Si uno llegara a pensar que esto fue el fin de los incendios, ¡se equivoca una vez más! 

 
169  Furniss, Norman F. The Fundamentalist Controversy, 1918-1931. Doctoral dissertation, Yale University, 1950, 

p. 254. 
170  Oats, Larry R. The Church of the Fundamentalists. Watertown: Maranatha Baptist Press, 2016, p. 93. 



El enigma de J. Frank Norris 

87 

  

Al no hallarse culpable, Norris nunca fue condenado por los delitos que se le imputaban. 

 

Análisis de sus victorias y fracasos 
 

La evaluación de hombres como Norris se complica porque hizo mucho bien y motivó a muchos 

por causas fundamentales bíblicas, pero a la vez hubo asuntos de falta de ética, acciones 

vengativas y una nube de dudas relacionada con una gran cantidad de controversias. Hubo una 

disparidad entre sus creencias y su conducta. Norris se convirtió en una figura polarizadora y 

rodeada de controversia. Algunas de sus conductas dejan a uno perplejo. 

Cuando era un pastor más joven, Norris batalló contra la apostasía. Pero cuando su iglesia 

empezó a crecer de forma increíble, la lucha contra la apostasía perdió su importancia, y empezó 

a luchar contra los fundamentalistas con quienes tuvo diferencias. Sin embargo, trataba a muchos 

otros fundamentalistas con los que discrepaba como si fueran apóstatas malvados. 

Los problemas con Norris no fueron necesariamente sus creencias doctrinales, sino su 

conducta, su comportamiento, su testimonio (conocido en la teología como ortopraxis). A 

diferencia de J. Frank Norris, el fundamentalista W. B. Riley era conocido por enfatizar lo 

siguiente, promoviendo el equilibrio: “¡Credo y conducta!” 

Aunque no ha habido otro líder con las mismas contradicciones que Norris, ha habido otros 

líderes con una falta de equilibrio. Se refiere a líderes que hicieron mucho bien, fueron de ayuda 

y bendición a multitudes, pero aun así, tuvieron sus controversias y fallas. Cada caso ha sido 

diferente, pero en la Biblia tenemos principios bíblicos que pueden aplicarse al evaluar cualquier 

situación. 

El crecimiento numérico, aunque sea una bendición de Dios, no es un termómetro para medir 

la aprobación de Dios. El éxito en el ministerio no debe ser visto como un indicador infalible de 

que Dios aprueba todas las acciones o creencias del líder. 1 Corintios 3:6-7 señala que debemos 

aportar nuestra parte, pero al fin Dios es el que da el crecimiento. 

Algunos no saben cómo manejar el éxito. Para algunos predicadores, el éxito es su ruina. 

Se debe tener mucho cuidado con el sensacionalismo para atraer a la gente. Si un pastor es 

conocido por “locuras” sensacionalistas (tal como permitir a un caballo dentro del templo para 

presenciar el bautismo de su propietario, como hizo Norris), la gente estará más presta a creer 

acusaciones falsas contra el pastor. Podrían pensar: “Ese pastor tiene una historia de hacer 

locuras”. De lo contrario, si un pastor se conduce debidamente, la gente razonaría diciendo: “Él 

es un hombre culto, serio, respetable, íntegro, y a menos que haya evidencia abrumadora, no voy 

a creer esa acusación contra el pastor”. ¿Se nota la diferencia? 

Hay suficiente sensacionalismo en la Biblia y sus historias para predicar toda la vida. El 

sensacionalismo tiende a poner la atención sobre el que lo utiliza. La atención no debe enfocarse 

en nosotros, sino en Cristo. En el caso de Norris, le encantaba ser el centro de atención, incluso la 

atención negativa. Esto dañó mucho su testimonio.  

A continuación, observaciones de carácter histórico del sitio cibernético actual de la iglesia 

anteriormente pastoreada por Norris: 
 
La Primera Iglesia Bautista se convirtió posteriormente en la primera iglesia de Estados 

Unidos en poseer y operar su propia estación de radio religiosa... Norris fue posteriormente 
llamado “El Tornado de Texas” por sus diatribas y sermones contra cualquier institución, 

personalidad o filosofía que no estuviera de acuerdo con su visión de las Escrituras o sus 
métodos; sin embargo, ninguna otra organización en la ciudad hizo más por alimentar y cuidar 
a la gente que la iglesia bajo su liderazgo. 

La membresía combinada de estas iglesias —con un promedio de veintiséis mil miembros 
en 1946— era la más grande de cualquier congregación evangélica del mundo. 



El enigma de J. Frank Norris 

88 

  

Tanto amigos como enemigos lo respetaban y lo consideraban uno de los predicadores más 
poderosos de nuestro tiempo. Un columnista de un periódico dijo: “Hay un undécimo 
mandamiento en Fort Worth: no te meterás con J. Frank Norris”.171 

 

No sería justo caracterizar un movimiento entero basándose en las acciones, actitudes o escritos 

de sus peores infractores. Joel Carpenter, un historiador conservador, aunque opuesto al 

fundamentalismo, en el párrafo que citamos a continuación, es culpable de tildar al movimiento 

fundamental separatista de forma injusta debido a Norris: 

 
Al final de su carrera, Norris se había distanciado no solo de los leales a la convención, sino 
también de aliados militantes como Robert T. Ketcham, John R. Rice, William Bell Riley e 

incluso su antiguo pastor asociado, G. Beauchamp Vick. Todos estuvieron de acuerdo en que 
Norris era temperamentalmente incapaz de formar parte de ninguna asociación que no pudiera 

dominar. Este rasgo ayuda a explicar el carácter altamente feudal del fundamentalismo 
separatista, que está marcado más por los imperios de los caudillos regionales que por fuertes 
redes de cooperación.172 

 

La objetividad del siguiente historiador le permitió ver no solo lo malo, sino también lo bueno en 

Norris: 

 
J. Frank Norris… En los años veinte influyó a tres mil predicadores para que se retiraran de 
la Convención Bautista del Sur debido al creciente liberalismo en sus colegios y seminarios. 
… Aunque vivió una vida tormentosa y controvertida, inspiró a cientos de pastores a construir 

grandes iglesias y fue el “padre” del movimiento bautista independiente.173 

 

J. Frank Norris resulta ser un personaje enigmático. Fue un ejemplo en algunas áreas, pero en 

muchas otras no. Aunque Norris fue más controvertido que el líder fundamental típico de su época, 

se puede decir lo mismo de muchos de nuestros antepasados, dado que eran pecadores salvos por 

gracia, que en algunas áreas fueron de ejemplo, y en otros no. 

Aunque debemos exponer el pecado, también debemos amar a nuestros enemigos, un asunto 

que requiere un delicado equilibrio. Juan el Bautista expuso el pecado y terminó siendo 

decapitado. Es cierto que Norris hubiera tenido que soportar oposición aun si se hubiera esforzado 

por ser equilibrado, aunque es difícil escapar de la idea de que parte de lo que padeció eran 

problemas de su propia creación debido a la forma en que se burlaba y provocaba 

innecesariamente a otros con los cuales tuvo desacuerdos. Evitar la controversia innecesaria y 

virulenta es nuestro deber. 

Norris falleció en 1952. La iglesia que pastoreaba con tiempo retornó a la convención bautista. 

Existe una estatua en su honor en la Universidad Bautista de Arlington, en Arlington, Texas.

 
171  http://www.fbcfw.org/history-150/ 
172  Carpenter, Joel A. Revive us Again: The reawakening of American fundamentalism. Oxford: Oxford University 

Press, 1997, p. 51. 
173  Dobson, Edward. In Search of Unity. Nashville: Thomas Nelson, 1985, pp. 45-46. 



 

89 
 

 

 

Transporte de la iglesia de Norris alrededor de 1913 



 

90 
 

Capítulo 15 - El fundamentalismo se divide y se forma el  

movimiento neoevangélico 
 

En general, al comienzo de la década de 1940, el panorama religioso (fuera de las sectas y el 

catolicismo) estaba compuesto principalmente por modernistas y fundamentalistas. Durante esta 

etapa, los términos fundamentalista y evangélico eran prácticamente sinónimos. Sin embargo, se 

empezó a notar fisuras en el movimiento fundamentalista. Entre ellos siempre hubo una facción 

de fundamentalistas reacios, de centro o de centro-izquierda (no en el sentido político) que no 

querían separarse completamente de los modernistas. Los llamaremos fundamentalistas 

“moderados” para el período que finaliza en 1940. Para la década de 1940, cuando los 

fundamentalistas firmes comenzaron a enfatizar y practicar más la separación, estos 

fundamentalistas moderados se volvieron más descontentos y se manifestaron más abiertamente, 

lo que finalmente condujo a una ruptura total con el fundamentalismo. 

En 1942 se estableció la National Association of Evangelicals (Asociación Nacional de 

Evangélicos, o ANE) con Harold John Ockenga (1905-1985) como su primer presidente. 

Inicialmente no repudiaba el fundamentalismo, pero con el tiempo, la mayoría de los que 

ocupaban puestos de liderazgo comenzaron a manifestar su desinterés en enseñar o practicar la 

separación. Esto llevó a quienes tenían tendencias separatistas a abandonar la ANE. 

 
John R. Rice y Bob Jones Sr. y Jr. trabajaron dentro de la Asociación Nacional de Evangélicos 
para promover campañas de evangelización en todo el país. Sin embargo, a principios de la 
década de 1950, Rice y los Jones, que “dirigían la facción fundamentalista”, y otros líderes 

fundamentalistas abandonaron la ANE debido a su posición débil sobre la separación. Estas 
salidas consolidaron el liderazgo de la ANE en manos de aquellos con convicciones menos 
restrictivas que querían una posición más suave y una dirección mucho menos militante.174 

 

Aunque no se comenzó con una misión separatista (aparte de proveer una alternativa al Federal 

Council of Churches of Christ (Consejo Federal de Iglesias de Cristo) no causó división al 

principio. En sus primeros años, la Asociación Nacional de Evangélicos gozó de la participación 

de fundamentalistas reconocidos como John R. Rice y Bob Jones Sr. y Jr. 

Harold Ockenga acuñó el término “neoevangélico” en 1948. Ockenga es conocido como el 

padre del neoevangelicalismo. Se usó dicho término (además de “nuevo evangélico”) para 

diferenciarlo de “evangélico”, que era prácticamente sinónimo con fundamentalista en aquel 

tiempo. Ockenga y la mayoría de la directiva de su asociación de evangélicos no estaban en contra 

de las doctrinas históricas del fundamentalismo, pero con el tiempo se manifestó su oposición a 

la interpretación y práctica de la doctrina de la separación de los fundamentalistas.  

Para identificar una nueva forma de pensar y proceder, Ockenga le añadió “nuevo” al término 

“evangélico” para distinguirlo del fundamentalismo del pasado. Hoy en día no se usa tanto el 

término neo o nuevo evangélico comparado con los tiempos cuando se acuñó. Esto es debido a 

que el término evangélico se ha distanciado del fundamentalismo al punto que no siempre hace 

tanta falta hacer la distinción.  

Permitamos que Ockenga explique la diferencia entre el neoevangelicalismo y el 

fundamentalismo en sus propias palabras: 
 

El neoevangelicalismo nació en 1948 en relación con un discurso de convocatoria que 
proclamé en el Auditorio Cívico de Pasadena. Mientras reafirmaba la visión teológica del 
fundamentalismo, este discurso repudió su eclesiología y su teoría social. El resonante 

 
174  McCune, Rolland. Promise Unfulfilled: the failed strategy of modern evangelicalism. Greenville: Ambassador 

Emerald International, 2004, p. 31. 



El fundamentalismo se divide y se forma el movimiento neoevangélico 

91 

  

llamado al repudio al separatismo y el llamado a la participación social recibieron una calurosa 
respuesta de muchos evangélicos. El nombre se puso de moda y portavoces como los Dres. 
Harold Lindsell, Carl F. H. Henry, Edward Carnell y Gleason Archer apoyaron este punto de 

vista. No teníamos intención de lanzar un movimiento, pero descubrimos que el énfasis atrajo 
un amplio apoyo y ejerció una gran influencia. El neoevangelicalismo difería del modernismo 
en su aceptación de lo sobrenatural y su énfasis en las doctrinas fundamentales de las 

Escrituras. Se diferenciaba de la neoortodoxia en su énfasis en la Palabra escrita como 
infalible, frente a la Palabra de Dios que estaba por encima y era diferente de la Escritura, 
pero que se manifestaba en la Escritura. Se diferenció del fundamentalismo en su repudio del 

separatismo y su determinación de comprometerse en el diálogo teológico del momento. Tenía 
un nuevo énfasis en la aplicación del evangelio a las áreas sociológicas, políticas y económicas 

de la vida. 
Los neoevangélicos enfatizaron la reafirmación de la teología cristiana de acuerdo con la 

necesidad de los tiempos, la reincorporación al debate teológico, la recuperación del liderazgo 

denominacional y la reexaminación de problemas teológicos tales como la antigüedad del 
hombre, la universalidad del diluvio, el método de creación de Dios, y otras cuestiones 
afines.175 

 

Basado en lo que acabamos de citar de un escrito de Ockenga, el neoevangelicalismo se diferencia 

del fundamentalismo en cuatro áreas principales: 

 

1. Un repudio de la doctrina de la separación del fundamentalismo; 

2. Una convocatoria a un mayor involucramiento social; 

3. Una determinación de entablar un diálogo teológico (aparentemente con los liberales).  

4. Una disposición a reexaminar enseñanzas bíblicas como la universalidad del diluvio, el 

método de creación de Dios y otras cuestiones afines. 

 

Veamos la debilidad de cada uno de forma individual en respuesta a la perspectiva de Ockenga: 

 

“Un repudio de la doctrina de la separación” 

 
Y os ruego hermanos, que señaléis a aquellos que causan divisiones y escándalos en contra 

de la doctrina que vosotros habéis aprendido; y que os apartéis de ellos. (Romanos 16:17). 
Esta es la separación. Por lo cual salid de en medio de ellos, y apartaos, dice el Señor, y no 
toquéis lo inmundo; y yo os recibiré (2 Corintios 6:17). Sin embargo, muchos de los líderes 

neoevangélicos se sientan y tienen comunión feliz con los hombres que niegan la inspiración 
de las Escrituras. 

¿Por qué la palabra separación es una palabra tan despreciada para tantos creyentes? 

Debemos aprender de nuevo a soportar el oprobio de Cristo, y ser menospreciados al ser 
marcados solo porque creemos y defendemos la Biblia.176 

 

Véase además el capítulo 20 de la presente obra. 

 

“Una convocatoria a un mayor involucramiento social” 

 
“El fundamentalismo es el sacerdote moderno y el levita, pasando por alto a la humanidad 
que sufre”. Esta es una crítica injusta de aquellos que no son mejores en su trato. Es cierto que 

no nos ocupamos a diario de cambiar la sociedad más de lo que lo hizo Pablo, pero tampoco 

 
175  Ockenga, Harold J. “Foreword” The Battle for the Bible by Harold Lindsell. Grand Rapids, MI: Zondervan, 

1976. 
176  Nettleton, David. Our Infallible Bible. Schaumburg: Regular Baptist Press, 1977, p. 78. 



El fundamentalismo se divide y se forma el movimiento neoevangélico 

92 

  

pasamos por alto a los que sufren y tienen necesidad. El programa bíblico es principalmente 
un programa de evangelización, y ese debe ser nuestro enfoque principal hasta que venga 
Jesús.177 

 

Véase además el capítulo 18 de la presente obra. 

 

“Una determinación de entablar un diálogo teológico” con el liberalismo 

 
No puedes tener un diálogo teológico con los incrédulos de los seminarios apóstatas si insistes 
en abrir la Biblia y decir: “Así dice el Señor”. El fundamento del nuevo evangelicalismo hizo 

que todo el movimiento se alejara de la lealtad a la Biblia. Christian Life Magazine, en un 
artículo a favor del nuevo evangelicalismo en 1956, declaró: “El erudito evangélico no clava 
un dedo en la Biblia y dice: ‘Así es, acéptalo o vete al infierno’”. La oración está redactada 

para ser despectivo con los fundamentalistas; pero, como fundamentalista, pongo mi dedo en 
un texto de la Biblia y digo, “Así es”. Esa es la razón por la que un fundamentalista puede 
tener algunos axiomas y el nuevo evangélico no.178 

 
Los seguidores de Cristo tienen que dejar de tratar de ser respetados, queridos, amados o al 

menos no odiados por los movimientos más amplios de nuestra cultura. No se puede 
complacer a ambos lados. Podemos ser amables, podemos ser piadosos, podemos amar a 
nuestros enemigos, pero no podemos buscar su favor.179 

 
En las décadas de 1950 y 1960, definir la fe evangélica no era difícil, porque los evangélicos 
estaban ansiosos por decir exactamente quiénes eran y en qué creían. Pero en la década de 

1990, cuando el movimiento se ha convertido en un imperio en expansión en el que la mano 
izquierda no tiene idea de que la mano derecha existe, las definiciones de quiénes son los 
evangélicos reflejan con frecuencia la desintegración del movimiento y, en ocasiones, el 

interés especial de los autores que ofrecen las definiciones.180 
 

A medida que el evangelicalismo ha seguido creciendo numéricamente, se ha filtrado a través 
de sus estructuras más antiguas y ahora se derrama en todas direcciones, produciendo una 
familia de híbridos cuyas conexiones teológicas son bastante desconcertantes: católicos 

evangélicos, evangélicos que son católicos, liberacionalistas evangélicos, feministas 
evangélicos, evangélicos ecumenistas, ecumenistas evangélicos, evangélicos jóvenes, 
evangélicos ortodoxos, evangélicos radicales, evangélicos liberales, liberales que son 

evangélicos y evangélicos carismáticos. La palabra evangélico, precisamente por haber 
perdido su dimensión confesional, se ha vuelto descriptivamente anémica. Decir que alguien 

es evangélico dice poco sobre lo que es probable que crea (aunque dice más si es mayor y 
menos si es más joven). Y así, el término se ve obligado a compensar su debilidad teológica 
tomando prestado el significado de adjetivos cuya presencia misma señala la fragmentación y 

desintegración del movimiento. Lo que ahora es primario no es lo que es evangélico, sino lo 

 
177  Ibid., pp. 78-79. 
178  Ashbrook, John. Axioms of Separation. https://www.proclaimanddefend.org/2014/04/02/axioms-of-separation-

chapter-1-part-1/. 
179  Schall, Kevin. The Cognitive Dissonance of 21st Century Evangelicalism (and Fundamentalism). 

https://www.proclaimanddefend.org/2021/03/15/the-cognitive-dissonance-of-21st-evangelicalism-and-
fundamentalism/. 

180  Wells, David F. No Place for Truth or Whatever Happened to Evangelical Theology? Grand Rapids, MI: 

William B. Eerdmans, 1993, p. 132. 



El fundamentalismo se divide y se forma el movimiento neoevangélico 

93 

  

que es adjetivamente distintivo, ya sea católico, liberacionalista, feminista, ecumenista, joven, 
ortodoxo, radical, liberal o carismático. 181 

 

Otro elemento que se empezó a enfatizar en el neoevangelicalismo es la infiltración. Ockenga lo 

explica del siguiente modo en dos citas:  

 
El nuevo evangélico ha cambiado su estrategia de separación a infiltración. En lugar de 

batallas frontales estáticas, la nueva guerra teológica es de movimiento. En lugar de atacar el 
error, los nuevos evangélicos proclaman las grandes doctrinas históricas del cristianismo.182 
 

Una estrategia actualizada para la causa evangélica debe basarse en el principio de la 
infiltración... Es hora de que los evangélicos firmes aprovechen la oportunidad de ministrar e 
influir en los grupos modernistas. ¿Por qué es tan difícil creer que los evangélicos puedan 

infiltrarse en las denominaciones y fortalecer las cosas que quedan, y posiblemente retomar 
el control de tales denominaciones? Ciertamente, tienen la responsabilidad de hacerlo a menos 

que sean expulsados de esas denominaciones.183 

 

En cuanto a la idea de infiltración en iglesias modernistas, hay que recordar casos como el fracaso 

de Des Moines University. Además, el problema es que muchos cristianos y líderes no pudieron 

con buena conciencia continuar en dichas iglesias. 

 
El proceso de “infiltración” (el esfuerzo por arrebatar gradualmente el control de las 

denominaciones) de los liberales no tiene apoyo en la Palabra de Dios. La instrucción allí es 
sencilla. ¿Hay quienes “tendrán apariencia de piedad” (una profesión externa de la fe 
cristiana) pero quienes “negarán la eficacia de ella”? Si es así, ¿qué vamos a hacer? “A éstos 

evita” (2 Timoteo 3:5). El trágico fracaso del movimiento neoevangélico se ve por todas partes 
hoy. Las denominaciones en las que muchos de ellos han permanecido no son más ortodoxas 
de lo que eran hace años. “Mas los malos hombres y los engañadores irán de mal en peor, 

engañando y siendo engañados” (2 Timoteo 3:13). No cambiaremos el rumbo de la 
incredulidad; llegará a una culminación mayor en la monstruosa Ramera del futuro 
(Apocalipsis 17).184 

 

En 1956, cuando sus filosofías ya se estaban implementando, se publicó un artículo en una revista 

promovedora del neoevangelicalismo en la cual se destacaron ocho rasgos generales: 

 

• Una actitud amistosa hacia la ciencia; 

• Una disposición a reexaminar las creencias acerca de la obra del Espíritu Santo; 

• Una actitud más tolerante hacia los diferentes puntos de vista sobre escatología; 

• Un alejamiento del así llamado dispensacionalismo extremo; 

• Un mayor énfasis en la erudición; 

• Un reconocimiento más definido de la responsabilidad social; 

• Una reapertura del tema de la inspiración bíblica; 

• Una creciente disposición de los teólogos evangélicos a dialogar con los teólogos 
liberales.185 

 

 
181  Wells, David F. No Place for Truth or Whatever Happened to Evangelical Theology? Grand Rapids, MI: 

William B. Eerdmans, 1993, p. 134. 
182  Ashbrook, John E. New Neutralism II. Here I Stand Books, 1992, p. 6. 
183  Oats, Larry R. The Church of the Fundamentalists. Watertown: Maranatha Baptist Press, 2016, p. 137. 
184  Pickering, Ernest D. The Tragedy of Compromise. Greenville: Bob Jones University Press, 1994, pp. 13-14. 
185  “Is Evangelical Theology Changing?” Christian Life. March 1956, pp. 16-19. 



El fundamentalismo se divide y se forma el movimiento neoevangélico 

94 

  

A continuación, analizaremos cada uno de los ocho puntos. 

 

“Una actitud amistosa hacia la ciencia” 

 
El neoevangélico, o al menos un portavoz destacado, no es un literalista en cuanto al libro del 

Génesis. La arqueología, la geología, las pruebas de carbono 14, la paleontología y la 
evolución aportan mucho a su pensamiento. El Dr. Ockenga dice: “El cristiano no puede ser 

oscurantista en cuestiones científicas relacionadas con la creación, la edad del hombre, la 
universalidad del diluvio y otras cuestiones bíblicas discutibles”. Esto revela una actitud hacia 
la revelación y la inspiración. Es un colapso. No solo nos preocupa el diluvio, la creación y la 

era del hombre como tal; nos preocupa la veracidad del registro que habla de estas cosas.186 

 

¡Es más importante conocer la Roca de la Eternidad que la edad de las rocas! 

Se debe reconocer que fue la capitulación del protestantismo denominacional ante la llamada 

ciencia lo que lo llevó por el sendero del modernismo. 

 

Derribando argumentos y toda altivez que se levanta contra el conocimiento de Dios, y llevando 

cautivo todo pensamiento a la obediencia a Cristo. (2 Corintios 10:5) 

 

“Una disposición a reexaminar las creencias acerca de la obra del Espíritu Santo” 

 

(Posiblemente relacionado con estar abierto al movimiento carismático). Aunque no seamos 

carismáticos, no significa que debamos dejar de enfatizar la obra y la doctrina del Espíritu Santo. 

No debemos tener miedo de proclamar la importancia o la llenura del Espíritu Santo por temor a 

que seamos tildados como carismáticos. Los neoevangélicos, por su debilidad en el área de la 

separación, generalmente aceptan a los carismáticos con brazos abiertos. 

 

“Una actitud más tolerante hacia los diferentes puntos de vista sobre escatología” 

 

Se debe reconocer que la enseñanza de eventos futuros y especialmente el libro de Apocalipsis es 

complejo, y que buenos hermanos tienen desacuerdos en áreas menores, tal como el orden de 

algunos eventos. Sin embargo, hay algunos evangélicos que enseñan cosas extremas como que el 

libro de Apocalipsis contiene puras alegorías, o que no habrá tal cosa como el milenio, o el 

arrebatamiento. 

 

“Un alejamiento del así llamado dispensacionalismo extremo” 

 

Hay algunos que desprecian la enseñanza dispensacionalista, y lo tildan falsamente de enseñar 

que en el Antiguo Testamento los santos fueron salvos por obras. Hubo un par de lugares en la 

primera edición en inglés de la Biblia de notas de Scofield donde no se expresó con claridad sobre 

el asunto, pero se debe notar que Scofield escribió varios libros en donde dejó claro que la 

salvación siempre ha sido por fe y nunca por obras. 

 

“Un mayor énfasis en la erudición” 

 

Para una respuesta comprehensiva, véase el capítulo 22 de esta obra. 

 

“Un reconocimiento más definido de la responsabilidad social” 

 
186  Nettleton, David. Our Infallible Bible. Schaumburg: Regular Baptist Press, 1977, p. 77. 



El fundamentalismo se divide y se forma el movimiento neoevangélico 

95 

  

 

Véase el capítulo 18 de la presente obra. 

 

“Una reapertura del tema de la inspiración bíblica” 

 

Veamos una observación perspicaz de Harold Lindsell, quien por un tiempo estuvo muy expuesto 

a enseñanza y filosofía neoevangélica como profesor en Fuller Seminary y editor de la revista 

Christianity Today: 

 
Rara vez se escucha uno de un viraje del liberalismo a la ortodoxia, desde una Biblia falible 
hasta una Biblia infalible. En su mayor parte, es una calle de un solo sentido en la dirección 
equivocada. Es la opinión de este escritor que los defensores moderados entre los 

neoevangélicos se presentan en peligro mortal de desertar de la base en la que se construyó el 
nuevo evangelismo, de evacuar a lo que vino a defender, de rendirse a una teología inclusiva 

a la que se oponía, y de ocultar su engaño en una plétora de palabras disfrazadas 
semánticamente para ganarse el favor de quienes niegan la infalibilidad y, al mismo tiempo, 
conservar la lealtad de quienes se aferran a la antigua doctrina.187 

 

“Una creciente disposición de los teólogos evangélicos a dialogar con los teólogos liberales” 

 

Véase la respuesta a un punto similar a partir de la página 92 de la presente obra. 

 

Análisis del movimiento neoevangélico 

 

No todos los evangélicos conservadores son iguales a los neoevangélicos. En realidad, el término 

“evangélico” ha sido diluido tanto que ha perdido mucho de su significado: 

 
A medida que el evangelicalismo ha seguido creciendo numéricamente, se ha filtrado a través 
de sus estructuras más antiguas y ahora se derrama en todas direcciones, produciendo una 

familia de híbridos cuyas conexiones teológicas son bastante desconcertantes: católicos 
evangélicos, evangélicos que son católicos, liberacionalistas evangélicos, feministas 

evangélicos, evangélicos ecumenistas, ecumenistas evangélicos, evangélicos jóvenes, 
evangélicos ortodoxos, evangélicos radicales, evangélicos liberales, liberales que son 
evangélicos y evangélicos carismáticos. La palabra evangélico, precisamente por haber 

perdido su dimensión confesional, se ha vuelto descriptivamente anémica. Decir que alguien 
es evangélico dice poco sobre lo que es probable que crea...188 

 

Muchos de los herederos del fundamentalismo no apreciaron el sacrificio y la postura de sus 

antepasados. Desconocían la lucha y lo que motivó a los primeros fundamentalistas que le 

proveyeron el legado. Por falta de conocimiento de su propia historia, algunos no entenderán de 

lleno nuestra postura actual de separación. 

La gran cantidad de libros escritos por neoevangélicos en las bibliotecas personales de 

fundamentalistas y usados como libros de texto en sus seminarios es una indicación de la 

contribución valiosa que ha hecho el neoevangelicalismo al cristianismo, no obstante su debilidad 

en el área de separación eclesiástica. 

Los movimientos cristianos religiosos, aun cuando sean bíblicos, generalmente no duran 

 
187  Lindsell, Harold. “A Historian looks at Inerrancy” in Evangelicals and Inerrancy. Ed. Ronald Youngblood. 

Nashville: Thomas Nelson, 1984, p. 57. 
188  Wells, David F. No Place for Truth or Whatever Happened to Evangelical Theology? Grand Rapids, MI: 

William B. Eerdmans, 1993, p. 134. 



El fundamentalismo se divide y se forma el movimiento neoevangélico 

96 

  

mucho tiempo sin que se dividan o cambien su rumbo. Esto es debido a la naturaleza pecaminosa 

del hombre y la tendencia en los últimos días hacia la apostasía. El fundamentalismo no ha sido 

una excepción en numerosos casos. Cuando el fundamentalismo se formó, el escenario era más 

sencillo. Aunque es un poco sobre simplificado, cuando primero se inició el fundamentalismo, es 

casi como si uno o era fundamentalista, o era modernista. Cuando llegamos a la década de 1940, 

se empezó a complicar el asunto. 

El descontento de algunos con el fundamentalismo comenzó a salir a la superficie. Citamos a 

Ernest Pickering: 

 
Sin duda, este desánimo fue generado en parte por las vergonzosas travesuras de algunos 
fundamentalistas y el espíritu guerrero y cruel de otros. Algunos líderes fundamentalistas eran 
cascarrabias y muy dificultosos. Surgieron innecesarias “peleas territoriales”, y algunos 

fundamentalistas atacaron a otros con feroces ataques personales. Este espíritu de parte de 
algunos resultó en jóvenes descorazonados, y junto con otros factores que se comentarán más 

adelante, los impulsó hacia una postura menos firme y más abierta. 
Los fundamentalistas honestos deben admitir que algunos de ellos han sido culpables de 

excesos y comportamiento no bíblico. Algunos han andado en la carne y no en el Espíritu. 

Algunos han insistido en que todas las personas con las que tengan comunión deben cruzar 
todas las letras t y puntear todas las i de la misma manera que ellos. En otras palabras, los 
fundamentalistas han demostrado ampliamente el hecho de que también tienen “viejas 

naturalezas”. Este hecho, sin embargo, no justifica acoger una filosofía, teología o 
metodología errónea. El autor a lo largo de los años les ha aconsejado a los predicadores más 

jóvenes que no deben rechazar una posición bíblica por el hecho de que algunos 
fundamentalistas han demostrado ser una vergüenza para la causa.189 

 

Algunos se aprovechan del mal testimonio de algún líder en busca de justificación por abandonar 

un movimiento bíblico. El fundamentalismo está formado por pecadores salvos por gracia. Debido 

a que está compuesto por pecadores, no es un movimiento perfecto. Ha tenido sus escándalos. 

Ningún movimiento es perfecto. Los carismáticos, los neoevangélicos, los bautistas de las 

convenciones y otros movimientos y denominaciones han tenido sus escándalos e historias de 

horror también. Es trágico cuando el estandarte cristiano se arrastra por el barro. No debería 

suceder. 

 

Factores en la división del fundamentalismo 

 

• En la década de 1940 se fundó el National Association of Evangelicals (Asociación 

Nacional de Evangélicos). 

• Se estableció el influyente seminario Fuller en 1947. 

• En la década de 1950 se distribuyó literatura con mucha influencia, tal como la revista 

Christianity Today. 

• En la década de 1950 las estructuras de las campañas de Billy Graham requerían 

cooperación entre iglesias. 

 

Conclusión 

 

Denunciar a los evangélicos, especialmente los más conservadores entre ellos del mismo modo y 

con el mismo vigor que los apóstatas inconversos, es una falta de equilibrio entre algunos 

fundamentalistas. Se debe advertir acerca de tendencias en el evangelicalismo, y se ha hecho en 

 
189 Pickering, Ernest D. The Tragedy of Compromise. Greenville: Bob Jones University Press, 1994, pp. 7-8. 



El fundamentalismo se divide y se forma el movimiento neoevangélico 

97 

  

este volumen; sin embargo, no se debe poner el énfasis mayor sobre los menores. 

Un comentarista anónimo en un foro de internet compartió las siguientes observaciones al 

respecto: 
 

Creo que algunos elementos del fundamentalismo tomaron un giro terrible y comenzaron a 
ver a sus principales enemigos como evangélicos conservadores y aquellos que no eran tan 
duros como ellos. ... ¿A menudo nos atacamos unos a otros y a los evangélicos conservadores, 

en lugar de centrar nuestra atención y energías en objetivos más apropiados? ... Como dijo 
Bauder, “la cooperación contra los peligros comunes tiende a unirnos más rápido que la 
cooperación para lograr objetivos comunes”. 

 

Aunque la división entre fundamentalistas y evangélicos comenzó poco a poco después del 

establecimiento de la Asociación Nacional de Evangélicos en 1942, se podría concluir que la 

ruptura se consolidó con las acciones de Billy Graham en 1957 al aceptar una invitación para 

realizar una cruzada en la ciudad de Nueva York que incluía patrocinadores de iglesias y líderes 

liberales. Esto se tratará en un capítulo aparte. 

 

Confesiones de neoevangélicos acerca de su propio movimiento: 

 
Sin embargo, [Clark] Pinnock, quien no es fundamentalista, pero es perceptivo y un escritor 
respetado dentro del ámbito de los neoevangélicos, lo ha dicho mucho mejor de lo que podría 

decir un fundamentalista: “Los conservadores militantes entre nosotros no se imaginan todo 
cuando nos acusan a algunos de nosotros de rendirnos demasiado en nuestras reacciones a los 

desafíos de crítica bíblica, evolución, feminismo, teología política y similares. Hay indicios 
de que algunos evangélicos están en camino de convertirse en liberales religiosos, no porque 
elijan hacerlo de un gran salto, sino porque, al desarrollar sus ideas, han cubierto 

inocentemente la mayor parte del terreno con cambios más pequeños”.190 
 
[Citando a Carl Henry] En contraste con el modernismo inclusivo, los portavoces evangélicos 

han dudado en declarar falsas todas las religiones no bíblicas. Han hablado más bien en 
términos de la “superioridad” de la ortodoxia evangélica. En resumen, en deferencia al 
creciente estado de ánimo de tolerancia y en aras de la civilidad y el diálogo, la creencia 

cristiana se empaquetó para una mayor comerciabilidad. Las referencias a la condenación 
escatológica y al infierno como destino final de los impíos impenitentes fueron eludidas, 

abreviadas o introducidas en forma de disculpas. El término “herejía” desapareció del diálogo 
interreligioso.191 

 

Pensamientos concluyentes: 

 
La apostasía se arrastra en lugar de correr hacia la iglesia. Los hombres no comienzan con la 
intención de convertirse en liberales. Llegan a ese punto después de un largo viaje de 

concesiones. La apostasía es engañosa. Judas advierte que “algunos hombres han entrado 
encubiertamente” (Judas 4), y Pedro habla de maestros que “introducirán encubiertamente 

herejías destructoras” (2 Pedro 2:1).192 
 
Para aquellos de nosotros que nos llamamos fundamentalistas, nuestra tendencia es buscar 

complacernos a nosotros mismos con un aislamiento egoísta del mundo que nos rodea. Es 
ortodoxia, pero fácilmente se convierte en una ortodoxia tímida, retraída, satisfecha de sí 

 
190  Pickering, Ernest D. The Tragedy of Compromise. Greenville: Bob Jones University Press, 1994, p. 94. 
191  Ibid., p. 105. 
192  Ibid., p. 94. 



El fundamentalismo se divide y se forma el movimiento neoevangélico 

98 

  

misma, que no tiene impacto en el mundo. Cuando necesitamos estar de pie y ser contados, a 
menudo nos hemos retirado. Mientras que el evangelicalismo buscaba la aprobación y el 
aplauso del mundo, los fundamentalistas dejaron de intentar impactar al mundo y solo se 

enfocaron en la autoconservación. No es de extrañar que muchas iglesias fundamentalistas 
hayan declinado o cerrado. Solo sobrevivir no es estar de pie y generalmente conduce a la 
atrofia y la muerte. Nos hemos comprometido con una “defensa preventiva” tan despreciada 

por los aficionados al deporte por la frecuencia con la que conduce al fracaso. El verdadero 
fundamentalismo está comprometido con ideales que son mucho más grandes que nosotros 
mismos y no solo por los que vale la pena morir, sino por los que vale la pena sacrificar 

nuestras queridas instituciones. El mantenimiento de nuestras instituciones, compañerismos, 
acreditación, iglesias, juntas misioneras —sin hacer olas— puede convertirse fácilmente en 

una forma diferente de ceder incorrectamente. Tenemos que elegir volver a marcar la 
diferencia, como los fundamentalistas del siglo pasado. Al tratar de preservar las instituciones 
que construyeron, hemos sacrificado el espíritu que las impulsó.193 

 

El contraste entre el movimiento evangélico moderno y el fundamentalismo 
 

Por Robert Dalton 

 

• Énfasis en el fin en lugar de en los métodos escriturales. 

• Énfasis en las similitudes entre el cristianismo y el mundo, en vez de en las 

diferencias. 

• Énfasis en la unanimidad a costa de la pureza. 

• Énfasis en los programas a expensas de los principios. 

• Énfasis en el amor a costa de la doctrina. 

• Énfasis en la educación superior más que en la simple fe en la confiabilidad de las 

Escrituras. 

• Énfasis en la infiltración en lugar de la separación. 

• Énfasis en la “libertad” cristiana en vez de la pureza. 

• Énfasis en la tolerancia a la exclusión del arrepentimiento. 

• Énfasis en la iglesia universal en vez de en la iglesia local. 

 

Actitudes de los neoevangélicos 
Por Robert Dalton 

 

1. Desprecio hacia su herencia fundamentalista. 

2. Optimismo respecto a alcanzar y ganar a conservadores inconversos. 

3. Puntos doctrinales más suaves y menos precisos, con énfasis en la importancia del amor 

por encima de la doctrina. 

4. Disposición a utilizar métodos del mundo para atraer a los no salvos. 

5. Ausencia de estándares claros de separación personal. 

6. Simpatía hacia las teorías científicas contemporáneas. 

7. Disposición para aceptar puntos de vista y/o prácticas carismáticas. 

 

8. Tolerancia hacia diversas posiciones escatológicas. 

9. Reacción contra el dispensacionalismo de la Biblia Scofield. 

 
193 Schall, Kevin. The Cognitive Dissonance of 21st Century Evangelicalism (and Fundamentalism). 

https://www.proclaimanddefend.org/2021/03/15/the-cognitive-dissonance-of-21st-evangelicalism-and-

fundamentalism/. 



El fundamentalismo se divide y se forma el movimiento neoevangélico 

99 

  

10. Fascinación por la erudición y el intelectualismo contemporáneo. 

11. Trato indulgente hacia doctrinas bíblicas no conservadoras. 

12. Énfasis en la preocupación por las cuestiones sociales. 

13. Deseo de cooperación con no evangélicos en cuestiones religiosas. 

 

 



 

100 
 

Diferencias entre fundamentales y neoevangélicos 
Por David C. Innes194 

 

Actitudes 

Fundamentales Neoevangélicos 

• Gobernado por principios. 

• Sentido absoluto del bien y del mal según 

declaraciones muy claras de las Escrituras. 

• El objetivo final es la gloria de Dios; 

insiste en ambos, el espíritu y la letra de la 

ley. 

• Enfatiza la fe y la fidelidad a la Palabra de 

Dios. 

• Crítico hacia aquellos que son 

indiferentes a asuntos de fundamental 

importancia. 

• Pragmático: gobernado por resultados. 

• Ética situacional y casuística: el fin 

justifica los medios en nombre de 

convertirse en todas las cosas para todos los 

hombres. 

• No se preocupa en última instancia por el 

espíritu o letra de la ley, sino por 

resultados. 

• Enfatiza la erudición y el intelectualismo. 

• Crítico hacia aquellos que insisten en 

principios de exactitud bíblica. 

 

Métodos 

Fundamentales Neoevangélicos 

• Confinados por y conformados a 

principios bíblicos. 

• Filosofía bíblica de música en el 

ministerio de la iglesia. 

• Amor y unidad basados en conceptos 

bíblicos absolutos de verdad y obediencia: 

separación de la apostasía. 

• Concepto bíblico y práctico de la Gran 

Comisión y establecimiento de iglesias. 

• Rompe las barreras de la separación 

bíblica y construye puentes hacia una 

sociedad pagana. 

• Filosofía secular de la música religiosa. 

• Amor y unidad a expensas de la verdad y 

obediencia – un ataque directo a la doctrina 

de separación. 

• Estrategias y conceptos de 

mercadotécnica aplicados a la Gran 

Comisión y establecimiento de iglesias. 

 

Mensaje 

Fundamentales Neoevangélicos 

• Predicación orientada a la Biblia. 

• Predicación centrada en Dios. 

• Énfasis en la doctrina correcta y en la 

obediencia. 

• Contender por la fe. 

• Proclama todo el consejo de Dios: 

mandatos claros y enseñanzas claras. 

• Predicación orientada a las “necesidades” 

• Predicación centrada en el hombre. 

• Acepta el error doctrinal mediante la 

conformidad. 

• Silencio ante la apostasía. 

• Enseñanza selectiva y ecléctica del 

consejo de Dios. 

 

  

 
194  Innes, David C. “Differences between Fundamentalists and New Evangelicals” Frontline. March/April 2015, 

p. 24. 



Diferencias entre fundamentalistas y neoevangélicos 

101 

  

   Moralidad 

Fundamentales Neoevangélicos 

• Predicación dogmática sobre la moral 

bíblica y separación bíblica. 

• Insiste en una cultura bíblica. 

• Predicación dogmática sobre la ética 

bíblica —estándares de lo correcto y lo 

incorrecto. 

• No predica sobre la separación personal, 

lo cual resulta en la proliferación de 

divorcios, adulterio, feminismo y 

homosexualidad. 

• Adaptación a la cultura del mundo. 

• No distingue entre el bien y el mal, 

resultando en una proliferación de 

deshonestidad y la ausencia de una ética 

bíblica. 

 

Normas personales 

Fundamentales Neoevangélicos 

• Normas bíblicas de conducta, vestimenta 

y comportamiento basado en principios 

bíblicos, resultando en una vida separada. 

• Le resta importancia o rechaza los 

estándares personales, lo que resulta en 

poca o ninguna distinción entre el cristiano 

y el mundo. 

 

    Objetivos 

Fundamentales Neoevangélicos 

• La evangelización del mundo, para 

perpetuar una fe bíblica completa, intacta, 

pura y sin dilución para las generaciones 

venideras. 

• Mejorar la evangelización del mundo 

mediante evitar conflictos y controversias 

separatistas y eliminando el estigma del 

anti-intelectualismo y estrechez del 

evangelio. 

 

Asociaciones 

Fundamentales Neoevangélicos 

• Confrontación y separación. 

• Separatistas: “Salid de en medio de ellos, 

y apartaos, dice el Señor”. 

• Acomodación e infiltración. 

• Ecuménico: Dando credibilidad a los 

hombres, al mensaje y a los movimientos 

de la apostasía. 

 

 



 

102 
 

Capítulo 16 - Poniendo en práctica los principios de separación 

eclesiástica en la vida real 
 

La práctica más distintiva del fundamentalismo, que se hizo claramente visible a medida que el 

movimiento alcanzó su madurez, fue la separación eclesiástica. Es también la práctica más 

malentendida. “Otra faceta vital de la identidad del fundamentalismo es la doctrina y la práctica 

de la separación eclesiástica. Es a la vez el rasgo distintivo más difamado y/o incomprendido del 

fundamentalismo y, probablemente, el más definitorio”.195 

Una iglesia local tiene control total sobre quién es elegible para puestos de liderazgo de la 

iglesia, membresía, así como predicadores invitados en el púlpito. A nivel personal, nuestra 

separación de los incrédulos no puede ser absoluta. Esto no solo es imposible, sino que además 

sería indeseable. Tendremos familiares, compañeros de trabajo y personas en nuestra comunidad 

que no son creyentes. Debemos ser la sal de la tierra (Mateo 5:13). Nuestra interacción con los 

incrédulos nos brinda la oportunidad de ser testigos. No somos del mundo, pero estamos en el 

mundo. 

La historia de la iglesia cuenta que un San Simeón Estilita (m. 459 d. C.) vivió en una 

plataforma colocada sobre un pilar alto durante 37 años, procurando mantener la santidad por la 

separación física de los demás. No es nuestro modelo a seguir. 

Debe haber separación con inconversos y apóstatas, pero principalmente en el ámbito de 

compañerismo espiritual y membresía en instituciones eclesiásticas. Hay el peligro de convertirse 

en fariseo si se lleva la separación a un extremo indebido. Por ejemplo, Marcos 2:16 nos dice que 

Jesús comió con publicanos y pecadores. Hubo una diferencia en la separación que Cristo 

implementó entre líderes religiosos (como escribas, fariseos y saduceos), los inconversos cerrados 

y la gente inconversa común dispuesta a escucharle. 

Citando a Kevin Bauder: 

 
Las Escrituras exigen que los cristianos no reconozcan a los apóstatas como cristianos. No se 

permite que una iglesia cristiana tenga líderes o miembros abiertamente apóstatas. Un 
evangelista no debe pedirle a un apóstata que dirija sus reuniones en oración. Cualquier obra 
realizada en el nombre del Señor debe rechazar explícitamente la cooperación con apóstatas. 

Por otro lado, los cristianos no están obligados a evitar el contacto con apóstatas en la vida 
cotidiana. Los cristianos pueden descubrir apóstatas en sus partidos políticos, asociaciones de 

propietarios, sociedades genealógicas o clubes filatélicos. Pueden descubrir que están 
vinculados con apóstatas en todo tipo de actividades cívicas, sociales o comerciales. La Biblia 
no exige separación en ninguna de estas actividades por la sencilla razón de que ninguna exige 

que los apóstatas sean reconocidos como cristianos. 
La regla general es que la separación eclesiástica debe aplicarse a todas las actividades 

cristianas, pero no a las situaciones cotidianas de la vida.196 

 

Los principios no son tan útiles si permanecen en abstracto. Por lo tanto, intentaremos ser muy 

prácticos en este capítulo. Por el hecho de que compartiré algunas anécdotas personales, me 

referiré a mí mismo en primera persona en este capítulo. 

El hecho de mantener una separación eclesiástica estricta no significa que jamás puede haber 

algún contacto con otros líderes religiosos en el entorno de algo neutral en lo cual no se hace 

ninguna concesión indebida. A continuación, proveemos varios casos hipotéticos y de la vida real 

en los cuales –en nuestra opinión– no se violan mandatos bíblicos de separación. Los casos de 

 
195  McCune, Rolland D. “The Self-Identity of Fundamentalism” Detroit Baptist Theological Seminary Journal. 

Spring 1996, p. 27. 
196  https://sharperiron.org/article/fundamentalists-and-scholarship-part-10. 



Poniendo en práctica los principios de separación eclesiástica en la vida real 

103 

  

experiencia propia se compartirán en primera persona. 

Un pastor misionero compartió conmigo un caso en el cual fue invitado a formar parte de un 

comité en el cual los diversos integrantes escribieron defendiendo su propia creencia religiosa 

para un libro de texto escolar. Aunque este pastor bautista tuvo que reunirse con otros líderes 

religiosos participantes como parte del proceso, tuvo la libertad de escribir su propia porción y 

defender su fe desde una perspectiva bíblica sin interferencia. El hecho de tener que reunirse con 

otros líderes religiosos y ser nombrado en un comité junto con ellos fue incidental y bajo una 

situación neutral. 

Cuando fui pastor de hispanos en Denver en la década de 1990, un predicador carismático me 

invitó a una reunión de oración interdenominacional con pastores de la zona. Rechacé la invitación 

respetuosamente. Nunca me han invitado a predicar en una iglesia carismática. No podría aceptar. 

Incluso si me dijeran que podría predicar lo que quisiera. No pueden decirlo en serio, como si 

pudiera predicar contra las perspectivas antibíblicas de los mismos carismáticos. Cuando te piden 

que prediques en cualquier iglesia, se confía en que no apuñalarás al pastor por la espalda. Predicar 

contra los errores de la doctrina carismática en una iglesia carismática cuando te confiaron su 

púlpito implica serios problemas éticos. El carismático típico ama a Dios, y a veces su celo nos 

avergüenza, pero de todos modos tenemos serios desacuerdos doctrinales con ellos. 

Amós 3:3 dice: ¿Andarán dos juntos, si no estuvieren de acuerdo? Discrepo tanto con los 

carismáticos que no puedo aceptar una invitación a predicar en una de sus iglesias. Esto no 

significa que no puedan ser cristianos. He conocido a muchos carismáticos maravillosos y he 

tenido conversaciones agradables con ellos sobre temas espirituales en los que coincidimos. 

 

Sobre las invitaciones para ministrar en eventos públicos 
 

En múltiples ocasiones se me pidió que predique en un servicio fúnebre en el cual otros miembros 

de la familia a la vez habían solicitado la participación de un sacerdote católico. Al reconocer que 

la familia era dividida entre bautistas y católicos, pude aceptar dichas invitaciones con la 

condición de que mi participación no se lleve a cabo en los predios de una iglesia católica, y que 

la parte católica no sea intercalada con la bautista. Si es posible ofrecer a la familia adolorida 

alternativas aceptables, es mucho mejor que un rotundo “no”. Si el pastor separatista se siente 

incómodo con una fase del culto fúnebre a cargo de dirigentes católicos, se puede hacer un arreglo 

para que el pastor bautista sólo participe en el entierro, o viceversa. Si no se puede llegar a un 

acuerdo debido a los planes de prácticas católicas que van en contra de su conciencia, el pastor 

debe disculparse con todo el tacto posible, debido a las circunstancias difíciles de la familia que 

está de duelo.  

Por los últimos dos años que serví al Señor en Puerto Rico, estuve a cargo de un ministerio de 

mi iglesia a indigentes. El primer lunes de cada mes teníamos una reunión al aire libre en un sitio 

fijo en el centro de la ciudad capital de San Juan, en la cual predicábamos y alimentábamos entre 

50 a 80 indigentes. Se les testificaba individualmente a los que se sentaban a comer dispersos en 

la plaza. A veces hermanos de la iglesia traían sus instrumentos musicales para alegrar el 

ambiente. Por medio de un arreglo previo con el liderazgo de un coordinador (no llegué a saber si 

era un voluntario o un empleado del gobierno), los otros días del mes les tocaba a otras iglesias, 

algunas de las cuales quizás hasta eran apóstatas. Pero cada iglesia que se anotaba tenía su propio 

programa en su noche asignada, sin relación con las demás iglesias. Lo único que hacía el 

coordinador era asignar una noche libre para asegurar que no hubiera duplicación de iglesias en 

ninguna fecha, para que cada iglesia tenga la libertad de implementar su propio programa a su 

gusto. Se confiesa que este caso de cooperación que acabo de describir no es común, porque en 

casos típicos no existe una coordinación suelta como en este caso, sino control y dominio, en el 

cual la iglesia local no puede operar con independencia o sin unirse en un programa 

interdenominacional donde tiene que trabajar lado a lado o recibir órdenes de otros que 



Poniendo en práctica los principios de separación eclesiástica en la vida real 

104 

  

posiblemente no comparten la misma doctrina. 

Un caso hipotético. Digamos que en algún país hubiera una seria propuesta legislativa que, si 

se hiciera realidad, prohibiría a los Testigos de Jehová testificar puerta por puerta. Al reconocer 

que el privar a los Testigos de tal privilegio sería el primer paso en prohibir tal práctica a todas 

las otras denominaciones, estaría en nuestro interés defender el derecho de los Testigos de 

testificar, no obstante el hecho de que esparcen falsa doctrina al hacerlo. Si haría falta reunirse 

con Testigos y otros dirigentes religiosos para planear cómo proceder de forma unida para 

combatir tal propuesta de ley, que así sea. Preservar la libertad religiosa sería un asunto neutral 

que beneficiaría a todos. En tal caso, sería una cooperación en un asunto civil-religioso, no 

teológico, en vista de preservar la libertad para todos. 

Otra situación hipotética. Un administrador escolar o universitario le llama a un pastor 

separatista y le dice: “En una de nuestras clases estamos enseñando sobre religiones del mundo, 

y buscamos un pastor dispuesto a venir a enseñar el punto de vista bautista/protestante/evangélico 

durante una de las lecciones”. Probablemente, se invitará a pastores que representan otras 

perspectivas, quizás el mismo día. En tal caso, al aceptar, podrías ser considerado como formando 

parte de un panel. Otra variante de esta invitación podría ser una sesión de preguntas y respuestas 

con los estudiantes de la clase de religiones mundiales, en la que también estarán presentes 

ministros de otras religiones para responder preguntas. ¿Aceptaría la invitación? La neutralidad 

de la situación sería un factor importante a la hora de la decisión.  

Como ministro del evangelio, es posible que ocasionalmente lo inviten funcionarios 

gubernamentales o líderes comunitarios a pronunciar un breve discurso y dirigir la oración en la 

dedicación de un nuevo edificio, un aniversario u otro evento especial de importancia. Esta puede 

ser una oportunidad maravillosa para compartir brevemente el evangelio. Un problema que puede 

complicar las cosas para el separatista es que también podrían invitar a otros ministros con 

creencias opuestas a participar, como una forma de representar otras posturas religiosas de la 

comunidad. En este caso, ¿debería el separatista rechazar la invitación de plano sin considerarla? 

Conozco el caso de un pastor invitado por el alcalde de una ciudad a participar en la celebración 

de la inauguración de un gran ferry que prestaba servicio a una isla cercana. Se le pidió que diera 

un discurso y compartiera una oración de dedicación. Para no distanciarse de quienes profesaban 

otras creencias religiosas, también se le pidió a un sacerdote católico que hiciera lo mismo. ¿Qué 

haría usted en tal situación? Algo a considerar es que se trataba de un evento neutral en un lugar 

neutral. Si el pastor bautista rechazaba la invitación, quien fuera invitado en su lugar podría no 

presentar el evangelio. 

Se reconoce que, en algunos casos como compartimos, puede darse el caso de que un 

fundamentalista aparezca junto a un apóstata en público, aunque sea en una situación y lugar 

neutral, tal como descrito en el párrafo anterior. Los separatistas más estrictos considerarían tal 

acto como una línea que no cruzarían. Si así lo piensan, esto debe respetarse. No sugerimos que 

nadie viole su conciencia. Sin embargo, no todos los separatistas trazarían una línea tan estricta, 

y esa moderación también debe respetarse. 

Un ministerio penitenciario puede requerir coordinación con un capellán de otra fe. Esto es 

comprensible, ya que existen protocolos de seguridad que deben seguirse y a la vez permitir el 

acceso a personas de otras denominaciones. Es razonable coordinar los horarios para el uso de la 

capilla de la prisión, de modo que quienes profesan otras religiones tengan igualdad de acceso y 

oportunidades. En ocasiones, esto resulta en contacto con ministros de religiones no cristianas. 

Esto no debería considerarse un problema, ya que la separación física de quienes predican otro 

evangelio no es el objetivo de la separación bíblica, especialmente cuando se trata de lugares 

neutrales. En la vida diaria, interactuamos y nos sentamos junto a todo tipo de personas en 

autobuses, trenes, salas de espera médicas, etc. Somos separatistas, no aislacionistas. 

Eventos o espacios gubernamentales. En cuanto a relaciones con grupos que no predican el 

evangelio pero tienen derecho al espacio o a un evento, la idea es cooperación, pero no trabajo en 



Poniendo en práctica los principios de separación eclesiástica en la vida real 

105 

  

equipo. Cooperación debido al derecho a la igualdad de acceso gracias a la libertad religiosa. En 

cualquier caso, debemos ser respetuosos con quienes tienen opiniones opuestas. Digo “no trabajo 

en equipo”, porque si no predican el evangelio, no estamos en el mismo equipo. Incluso si predican 

el evangelio, pero aun así existen serias diferencias doctrinales, como con los carismáticos, en 

cierto sentido no estamos en el mismo equipo, aunque ambos podamos regocijarnos cuando 

alguien verdaderamente se salva. Con el término cooperación, no me refiero a lo que algunos 

llaman “evangelismo cooperativo”, que suele ser un nombre alternativo para el movimiento 

ecuménico. 

 

¿Cómo decidir si es correcto participar? 
 

No daremos una respuesta afirmativa o negativa para un ministerio en particular, ya que el 

liderazgo y las posturas pueden cambiar en cualquier momento. Sin embargo, brindaremos pautas 

para ayudar al lector a pensar por sí mismo al tomar decisiones y emitir juicios personales. 

La actitud de algunos predicadores es: “Iré a cualquier lugar, en cualquier momento, siempre 

que pueda predicar el evangelio, siempre y cuando no haya condiciones”. Aunque tengo algunas 

objeciones a esta afirmación, para no ser demasiado negativo, cabe destacar positivamente que 

dicha actitud refleja celo y disposición, algo que a veces falta en algunos predicadores. Además, 

en ese escenario hipotético, existe un factor limitante, como poder predicar el evangelio o 

garantizar que no haya condiciones. Así que no todo es erróneo en esa perspectiva. Sin embargo, 

si un predicador no es cuidadoso y no aplica el discernimiento bíblico, podría terminar en el grupo 

equivocado o involucrado en el movimiento ecuménico o neoevangélico. 

Hemos proporcionado algunas preguntas que creemos podrían ser útiles cuando a un 

predicador se le ofrece la oportunidad de predicar fuera de su propio círculo de iglesias: 

 

¿Quién es el patrocinador? (¿Una entidad gubernamental, una organización comunitaria no 

religiosa? ¿Un ministerio no confesional con una sólida Declaración de Fe?) 

 

¿Será en un lugar neutral? (Un centro dirigido por católicos sería lo opuesto a un lugar neutral, 

por ejemplo). 

 

¿Cuál es el propósito del evento? ¿El propósito del evento es promover el ecumenismo, o la 

invitación de una parte neutral (como un funcionario del gobierno) a un evento neutral? ¿Es 

ofrecida a personas de otras denominaciones, y está motivada únicamente por la equidad y el 

deseo de brindar el mismo tiempo a las diversas religiones? 

 

¿Sería en contra de su comprensión de los principios bíblicos de separación? Si aún tiene 

alguna duda, sería prudente consultar a un pastor devoto, equilibrado y con experiencia que pueda 

brindarle una buena perspectiva y orientación. 

 

¿Existe alguna solicitud razonable que pueda exigir que le permita participar sin violar su 

conciencia? ¿Hay preguntas que le ayuden a sentirse más tranquilo? Cuando le inviten, puede 

pedir tiempo para decidir antes de aceptarla o rechazarla en el momento. 

 

¿Qué dice el sitio cibernético del ministerio que patrocina el evento? (Para ayudarle a 

investigar). Pida una declaración doctrinal, si no se encuentra en el sitio web del ministerio. 

 



Poniendo en práctica los principios de separación eclesiástica en la vida real 

106 

  

Otras preguntas posibles: ¿Predican contra el pecado, la falsa doctrina, y que el infierno es 

ardiente? ¿Fui llamado al azar? ¿Fue después de ver el sitio web de mi iglesia? ¿Después de ver 

nuestra declaración doctrinal? ¿Después de escuchar uno de mis sermones? Verifique si hay 

adaptaciones que estén dispuestos a hacer para que pueda aceptar la invitación. 

Si se presenta junto a ministros que representan doctrinas falsas en un evento y lugar neutral, 

podría incluir una cláusula de exención de responsabilidad cuando sea su turno de hablar. 

Ejemplo: “Como cláusula de exención de responsabilidad, no comparto las opiniones de otros 

ministros aquí representados, pero creo en su derecho a creer como quieran en este país libre. Creo 

en la libertad religiosa y en la separación de la Iglesia y el Estado; por lo tanto, creo que se les 

deben conceder las mismas libertades que a mí”. 

Si aceptar una invitación no viola su conciencia ni su comprensión de los principios bíblicos 

de separación, no debería dejarse guiar por “lo que piensen otros predicadores”, sino por agradar 

a Dios. 

Pregunte cuándo necesitan una respuesta, o si puede tener 24 horas para orar al respecto antes 

de comprometerse. Cualquier pregunta que se haga sobre la percepción de los demás no debe ser 

“¿qué pensarán otros predicadores de mí?”, sino “¿es este un buen ejemplo para los demás?” 

(Predicadores jóvenes, otros influenciados por mis acciones). Lo que otros predicadores piensen 

de su decisión no siempre es un criterio seguro. Algunos de ellos pueden estar desorientados en 

algún aspecto. Algunos predicadores podrían no comprender su motivo o las medidas que usted 

ha tomado para asegurar que su aceptación no constituyera un respaldo al movimiento ecuménico. 

No tiene que estar de acuerdo con todo lo relacionado con la iglesia o el ministerio en áreas de 

menor importancia donde acepta predicar. Si alguna vez tiene que rechazar una invitación, sea lo 

más amable posible. No querrá parecer un fariseo, como si fueras demasiado bueno, demasiado 

santo, como si el ministerio o la iglesia que le extiende la invitación no fuera digno de alguien 

como usted. 

Tenga cuidado de criticar demasiado en público a quienes trazan la línea de separación un poco 

más allá de usted. Puede que no hayan recibido la misma enseñanza sobre la separación que usted, 

y aun así, no se puede esperar que todos pongan los puntos sobre las íes y crucen las tes 

exactamente como usted. Hay principios bíblicos que nos guían, pero no son tan exactos como 

una fórmula matemática. 

En la historia del fundamentalismo, ha habido casos en que ciertos líderes han sentido que 

otros líderes no implementaron principios de separación eclesiástica con suficiente rigor, y por 

tanto han hecho acusaciones públicas muy feas contra ellos. En algunos casos, es posible que se 

justifique que algo se exponga públicamente, pero el espíritu y la actitud con que se haga es muy 

importante. Gálatas 6:1 enfatiza que el motivo de enfrentar a otros debe ser la restauración, y debe 

ser hecho con “espíritu de mansedumbre”. También se debe reconocer que en la práctica de 

separación hay asuntos subjetivos donde buenos hombres que creen en la separación no trazarían 

una línea fija donde otros lo harían. 

Si otro líder fundamental no se separa lo suficiente, si se siente que debe ser expuesto 

públicamente, decir “creo que esto no es sabio”, “creo que esto es imprudente”, “creo que podría 

causar problemas más adelante”; es mucho mejor que tratarlo como un hereje, como algunos 

prácticamente han hecho al expresar desacuerdos. Hermanos, si alguno fuere sorprendido en 

alguna falta, vosotros que sois espirituales, restauradle con espíritu de mansedumbre, 

considerándote a ti mismo, no sea que tú también seas tentado. (Gálatas 6:1). 

En los predios de la agencia misionera donde sirvo tenemos una librería cristiana donde 

vendemos muchas Biblias. Debido a nuestra ubicación céntrica, precios bajos y el hecho de que 

estamos abiertos al público, algunos de nuestros clientes son pastores pentecostales. Tenemos una 

relación amistosa con algunos pastores así, a pesar de diferencias doctrinales. Digamos que uno 

de esos pastores pentecostales nos invita a tomar un café. O digamos que pide oración por alguien 

de su iglesia que está al borde de la muerte. No digo que jamás se debe aceptar una invitación a 



Poniendo en práctica los principios de separación eclesiástica en la vida real 

107 

  

tomar un café con un pastor pentecostal como en este caso hipotético, pero si la invitación se sigue 

repitiendo y aceptando, puede conducir al peligro de forjar una amistad que resulta en ser 

influenciado por enseñanza pentecostal. No hay fórmulas sencillas para determinar un rápido sí/no 

que cubra todos los casos y situaciones. Lo que se necesita más que nada es discernimiento 

espiritual y la llenura del Espíritu Santo. Podemos y debemos ser amables con otros que 

probablemente son creyentes, pero no comparten nuestra doctrina en algunas áreas fundamentales. 

Pero llevémoslo a otro nivel. Digamos que ese pastor pentecostal con quien aceptamos la 

invitación de tomar un café se ofrece a enseñar en nuestro seminario, o ser miembro de la junta 

de nuestra misión, o intercambiar oportunidades de predicar entre nuestra iglesia bautista y la suya 

o compartir reuniones de jóvenes en turno. Aunque buenos hombres separatistas podrían discrepar 

en cuanto a si se debería haber aceptado la invitación a tomar un café juntos, poniendo la 

separación eclesiástica en práctica, los últimos ejemplos serían una línea que absolutamente no 

deberíamos cruzar. 

 

Un ejemplo de la vida real de cooperación entre iglesias en medio de practicar la separación 

 

La separación eclesiástica a nivel personal no necesita ser tan estricta como a nivel de la iglesia 

local. Supongamos que usted tiene un trabajo secular con un compañero de trabajo pentecostal. 

Un día él comparte una petición de oración con usted y usted se ofrece a orar con él. Esto se 

convierte en una reunión de oración semanal. Supongamos que un compañero de trabajo cristiano 

metodista se entera de su reunión de oración semanal y quiere unirse. Aunque sería 

interdenominacional, en este contexto es más justificado. Usted no tiene control sobre la afiliación 

religiosa de sus compañeros de trabajo. Solo debe asegurarte de que no lleguen a ser una mala 

influencia. 

Algunas de las consideraciones o fundamentos bíblicos que exigen la separación eclesiástica 

son: 

 

• Falsa doctrina (1 Timoteo 6:3-5; 2 Timoteo 2:16-21; Apocalipsis 2:14-16) 

• División causada por falsas enseñanzas (Romanos 16:17-18) 

• Error sobre la persona de Cristo (1 Juan 4:1-3; 2 Juan 10-11) 

• Alianzas desiguales (2 Corintios 6:14-18) 

• Un evangelio diferente de la gracia de Dios (Gálatas 1:8-10; 2 Corintios 11:4) 

• Apostasía organizada (Apocalipsis 18:4. Si bien esto se refiere al período de la 
tribulación, el principio es claro).197 

 

Por mucho que uno desee la unidad, hay situaciones en las que la separación es inevitable. Si 

Jehová es Dios, seguidle; y si Baal, id en pos de él (1 Reyes 18:21). Salid de en medio de ellos... 

y no toquéis lo inmundo (2 Corintios 6:17). No podéis servir a Dios y a las riquezas (Mateo 6:24). 

La Palabra de Dios enseña que hay un solo camino al cielo, y Jesús es el camino, y la verdad, y la 

vida. Podemos ser tan tolerantes como lo fue el Señor Jesucristo hacia las prácticas religiosas de 

los demás, pero debemos ser tan intransigentes como Él lo fue cuando declaró que nadie viene al 

Padre, sino por mí (Juan 14:6). 

 

Consideraciones prácticas y bíblicas en cuanto a la separación de la apostasía 
 

Del libro Biblical Separation por Ernest Pickering. 

 

 
197  McCune, Rolland D. “The Self-Identity of Fundamentalism” Detroit Baptist Theological Seminary Journal. 

Spring 1996, pp. 30-31. 



Poniendo en práctica los principios de separación eclesiástica en la vida real 

108 

  

1. Debemos separarnos de aquellos que no son sanos en la fe. 

 

Que tendrán apariencia de piedad, pero negarán la eficacia de ella; a éstos evita.  (2 Timoteo 

3:5). 

 

2. No debemos ayudar a la causa de los impíos. 

 

Y le salió al encuentro el vidente Jehú hijo de Hanani, y dijo al rey Josafat: ¿Al impío das ayuda, 

y amas a los que aborrecen a Jehová? Pues ha salido de la presencia de Jehová ira contra ti por 

esto.  (2 Crónicas 19:2). 

 

3. No debemos dar honor al que niega la fe. 

 

Estoy maravillado de que tan pronto os hayáis alejado del que os llamó por la gracia de Cristo, 

para seguir un evangelio diferente. No que haya otro, sino que hay algunos que os perturban y 

quieren pervertir el evangelio de Cristo. Mas si aun nosotros, o un ángel del cielo, os anunciare 

otro evangelio diferente del que os hemos anunciado, sea anatema. Como antes hemos dicho, 

también ahora lo repito: Si alguno os predica diferente evangelio del que habéis recibido, sea 

anatema. (Gálatas 1:6-9). 

 

4. Debemos examinar la posición teológica de una persona y encontrarla aceptable antes de  

    cooperar con él en los esfuerzos espirituales.  

 

Amados, no creáis a todo espíritu, sino probad los espíritus si son de Dios; porque muchos falsos 

profetas han salido por el mundo. (1 Juan 4:1). 

 

5. Se nos ordena no unir fuerzas con los incrédulos en la obra del Señor. 

 

No os unáis en yugo desigual con los incrédulos; porque ¿qué compañerismo tiene la justicia con 

la injusticia? ¿Y qué comunión la luz con las tinieblas? (2 Corintios 6:14). 

 

6. No debemos enfatizar la unidad a expensas de la pureza doctrinal. 

 

Amados, por la gran solicitud que tenía de escribiros acerca de nuestra común salvación, me ha 

sido necesario escribiros exhortándoos que contendáis ardientemente por la fe que ha sido una 

vez dada a los santos. (Judas 1:3). 

 

7. No debemos alentar o cooperar con personas de mala doctrina. 

 

Si alguno viene a vosotros, y no trae esta doctrina, no lo recibáis en casa, ni le digáis: 

¡Bienvenido! Porque el que le dice: ¡Bienvenido! participa en sus malas obras. (2 Juan 10, 11). 

 

No solo hay un llamado a la separación, sino que cuando sea posible, hay un llamado a la unidad.  

 

¡Mirad cuán bueno y cuán delicioso es habitar los hermanos juntos en armonía! (Salmos 133:1) 

Solícitos en guardar la unidad del Espíritu en el vínculo de la paz; (Efesios 4:3) 

 

La base de unidad cristiana 
 

El siguiente bosquejo proviene del libro Unidad Cristiana por Martyn Lloyd-Jones: 



Poniendo en práctica los principios de separación eclesiástica en la vida real 

109 

  

 
La unidad nunca debe ser aislada ni debe ser considerada como algo separado o que se basta 
a sí misma. 

Es igualmente claro que la unidad nunca debe tomar el primer lugar. Nunca debemos 

comenzar con ella, sino siempre recordar el orden que tan claramente se establece en Hechos 
2:42, donde la comunión es el resultado de la doctrina. … 

Nunca debemos comenzar con la iglesia visible o con una institución, sino sólo con la 
verdad, que es lo único que crea la unidad. ... 

El punto de partida al considerar la unidad siempre debe ser la regeneración y la fe en la 

verdad. Ninguna otra cosa produce unidad, y como hemos visto claramente, es imposible 
aparte de esto. 

Una apariencia o fachada de unidad basada sobre cualquier otra cosa, que sacrifica estos 

dos criterios, o que los ignora, es evidentemente un engaño y una mentira. ... Dar la impresión 
de que son “uno” simplemente por una común organización exterior, significa no sólo engañar 

al “mundo” fuera de la iglesia, sino también ser culpable de mentira. 
Hacer algo que apoye o aliente tal actitud o apariencia de unidad es, sin lugar a duda, 

deshonesto y pecaminoso. La verdad y la mentira no pueden reconciliarse y la diferencia entre 

ellas no puede disimularse. ... 
Considerar a una iglesia, o a un concilio de iglesias, como un tribunal donde pueden 

debatirse y discutirse asuntos fundamentales, o como una oportunidad para dar testimonio, es 

absolutamente erróneo. ... 
La unidad nunca debe ser considerada en términos numéricos, sino siempre en términos de 

vida. No hay nada que se oponga más a la enseñanza bíblica como la idea moderna que sólo 
los números y las organizaciones poderosas cuentan. ...198 

 

Al bosquejo sumamos la siguiente observación bíblica de parte de Ernest Pickering: 

 
La unidad que Cristo le pide al Padre que mantenga es una unidad espiritual. Es la unidad tal 
como la sostiene la Santísima Trinidad (Juan 17:21). No es una unidad organizativa. Si bien 

algunos evangélicos lo reconocen, afirman que el Señor oró aquí por algún tipo de unidad 
visible como la que el mundo puede observar para que se convenzan de la verdad de las 
afirmaciones de Cristo. … Sin embargo, hay una falla en el pensamiento de muchos de los 

que usan este argumento. Están pensando en algún tipo de estructura denominacional o 
interdenominacional, algún cuerpo organizado a través del cual se expresará esta unidad. Por 

lo tanto, cuando los separatistas se separan de cualquier institución organizada, los 
antiseparatistas los regañan por quebrantar el principio de unidad y dar al mundo motivos para 
burlarse de la fe cristiana porque no evidencia visiblemente la unidad en Cristo. Esto, creemos, 

es un malentendido de la expresión visible de la unidad cristiana requerida en el Nuevo 
Testamento. El Nuevo Testamento no conoce una estructura denominacional y no da un 
patrón para una. Las iglesias del Nuevo Testamento tenían comunión, pero no estaban bajo 

ninguna compulsión denominacional. La unidad y el amor en Cristo se pueden expresar sin 
ningún organismo.199 

 
198  Lloyd-Jones, D. Martyn. Unidad Cristiana. Misiones, Argentina: Ediciones Hebrón, 1973, págs. 61-66. 
199  Pickering, Ernest. Biblical Separation. Schaumburg: Regular Baptist Press, 1979, pp. 203-204. 



 

110 
 

Capítulo 17 - Áreas que no se deben descuidar al practicar la 

separación 
 

Los fundamentalistas son afirmativos, definidos y apasionadamente dedicados a lo que creen. Eso 

es bueno y bíblico mientras se mantiene la actitud, el equilibrio y el espíritu debido. Pickering, a 

continuación, comparte unos consejos sabios al respecto: 

 
Debemos ser moderados, caballerosos y cuidadosos en nuestro lenguaje. Dado que uno es 
fundamentalista y lucha por la fe, no le da el derecho de ignorar los simples mandatos bíblicos 
de conducirnos de un modo que agrade a Dios. “Sea vuestra palabra siempre con gracia, 

sazonada con sal, para que sepáis cómo debéis responder a cada uno” (Colosenses 4:6). 
Debemos estar “siguiendo la verdad en amor” (Efesios 4:15). Debemos desechar la “gritería” 

y “toda malicia” (Efesios 4:31). Es bastante cierto que los polemistas religiosos de antaño, 
como Martín Lutero, emplearon un lenguaje bastante crudo para burlarse de sus oponentes, 
pero eso no significa que sea correcto y no nos da licencia para hacer lo mismo. Ninguna 

palabra inapropiada jamás escapó de los labios de nuestro bendito Señor. Que este sea nuestro 
ejemplo.200 

 

Otra cita del mismo libro (acerca de la tragedia de transigir/hacer concesiones indebidas) por 

Ernest Pickering: 

 
Los fundamentalistas honestos deben admitir que algunos de ellos han sido culpables de 

excesos y comportamiento no bíblico. Algunos han andado en la carne y no en el Espíritu. 
Algunos han insistido en que todas las personas con las que tengan comunión deben cruzar 
todas las letras t y puntear todas las i de la misma manera que ellos. En otras palabras, los 

fundamentalistas han demostrado ampliamente el hecho de que también tienen “naturalezas 
viejas”. Este hecho, sin embargo, no justifica acoger una filosofía, teología o metodología 

errónea. El autor a lo largo de los años les ha aconsejado a los predicadores más jóvenes que 
no deben rechazar una posición bíblica por el hecho de que algunos fundamentalistas han 
demostrado ser una vergüenza para la causa.201 

 

Un fundamentalista debe tener cuidado, además de distinguir entre un hermano que es 

conservador en teología pero débil en cuanto a la separación, y el liberal teológico. El hermano 

conservador que es débil en cuanto a la separación está equivocado, pero no está en el mismo 

campo teológico que el modernista. Tratarlo como si fuera uno no solo sería inexacto; puede llevar 

a que los fundamentalistas sean etiquetados como alborotadores y detractores. Algunos hombres 

sólidos en teología han escrito excelentes libros sobre temas teológicos y ministeriales que son 

magníficos, pero nunca advierten sobre hombres y movimientos peligrosos y la apostasía, con 

quizás una excepción para las sectas principales. Esto, sin embargo, no significa que sus escritos 

deban rechazarse.  

Pero si os mordéis y os coméis unos a otros, mirad que también no os consumáis unos a otros. 

(Gálatas 5:15) 

Algunos quieren imponer un criterio simplista y exclusivista en cuanto a quién tiene el derecho 

de llamarse un fundamentalista. “No usa la misma versión de la Biblia que yo, no tiene mis 

convicciones de modestia, permite otra clase de música; por tanto, no es fundamentalista” podría 

ser ejemplo de objeciones que imponen. Aunque estos temas tienen su importancia, a la luz de 

fundamentos de la fe como la inspiración de la Biblia, la resurrección, la deidad de Cristo, los 

 
200  Pickering, Ernest D. Should We Ever Separate From Christian Brethren? Decatur, AL: Baptist World Mission. 

PDF, no date, no pagination. 
201  Pickering, Ernest D. The Tragedy of Compromise. Greenville: Bob Jones University Press, 1994, p. 8. 



Áreas que no se deben descuidar al practicar la separación 

111 

  

milagros de la Biblia, —otros asuntos como versiones, estilos de música y opiniones de modestia 

se convierten en asuntos menores. Para destacar la diferencia entre lo menor y lo mayor, se podría 

señalar además que la salvación del alma o la apostasía no está en juego cuando se trata de 

diferencias en opinión en asuntos menores. Si todo es fundamental, nada es fundamental. Muchas 

veces el fundamentalismo de hoy se enfoca en asuntos menores y, como consecuencia, se 

desenfoca de los mayores. No decimos que los asuntos menores deban ignorarse,202 pero 

diferencias de opinión en cuanto a estos no deben formar la base de determinación en cuanto a 

quién es fundamentalista y quién no. Se podría concluir basado en asuntos menores que cierto 

hermano o iglesia no constituye “mi clase de fundamentalista”, y quizás las diferencias sean 

suficientes para provocar una incomodidad que resulta en compañerismo limitado, pero se debe 

reconocer que desde sus comienzos el fundamentalismo siempre incluyó opiniones muy diversas 

en cuanto a asuntos menores. 

Si un individuo o grupo insiste en identificarse como “fundamentalista” basado en el 

significado histórico de afirmar verdades doctrinales fundamentales y se mantiene separado de la 

apostasía, pero aun así manifiesta mundanalidad o prácticas muy diferentes al fundamentalismo 

común de hoy día, se complica la identificación. Sin embargo, en la experiencia del escritor, esto 

no parece ocurrir mucho hoy día, porque el hecho de autodenominarse “fundamentalista” les 

sujeta a un oprobio que muchos no estarán dispuestos a soportar. 

La mentalidad de que “los únicos fundamentalistas verdaderos son los de nuestro bando, y los 

demás son pseudofundamentalistas” fue fomentada por un tiempo por algunos hombres que tenían 

buenas intenciones, pero que a veces llevaron las cosas demasiado lejos. Un peligro que hubo con 

los más celosos es que llegaron a pensar y enseñar que solo los que son tan militantes como ellos 

eran los verdaderos fundamentalistas. Dio como resultado la siguiente broma: “De hecho, solo 

quedan dos verdaderos fundamentalistas: tú y yo. Y tengo mis dudas acerca de ti”. Sin embargo, 

algunos de estos “perros guardianes” del fundamentalismo contribuyeron con literatura valiosa. 

El escritor de la presente obra ha leído mucho del material de los que tenían esa mentalidad 

(mayormente de una generación que ha pasado de la escena), y ha sido bendecido y edificado. No 

obstante, ocasionalmente se ha encontrado con casos que le apenan, en los que los 

fundamentalistas que son ligeramente menos separados que ellos son tratados con desdén y 

acusados públicamente de ser traidores, cuando el mandato bíblico aplicable sería: Pero no lo 

tengáis por enemigo, sino amonestadle como a hermano. (2 Tesalonicenses 3:15) 

Una cosa es optar por no tener una relación cercana con algunos fundamentalistas y expresar 

preocupaciones, pero las denuncias contra otros fundamentalistas en boletines distribuidos por 

todas partes y medios sociales no siempre son justificables. Separación mal aplicada puede 

resultar en heridas y fragmentación innecesaria. 

Ha habido casos en los que algunos, por error, se han excedido en su celo al denunciar pública 

y ásperamente a otros fundamentalistas con los que no están de acuerdo. Hay casos en los que sea 

justificado denunciar a otro públicamente, aunque sería difícil conseguir que todos se pusieran de 

acuerdo en dónde trazar el límite. Un caso es el de un individuo (que no se identificará) que parece 

pensar que todo el mundo en el internet necesita saber cuándo está en desacuerdo con alguien o 

sospecha que alguien está debilitando su postura o haciendo algo que él no aprueba. Se admite 

que algunas de las advertencias que ha emitido a lo largo de los años eran ciertas, útiles y 

justificadas. Pero otras veces parecía que lo que estaba produciendo era una hoja de chismes que 

exponía a otros sobre cuestiones menores en las que los fundamentalistas han diferido entre sí, a 

menudo de forma amistosa. 

Deberíamos practicar el separatismo, pero no deberíamos dejarnos llevar por la paranoia que 

mira con sospecha a cualquiera que no traza límites exactamente donde nosotros lo hacemos en 

 
202  El hecho de que personalmente no ignoro estos temas “menores” es comprobado con el surtido de material 

sobre estos asuntos en literaturabautista.com. 



Áreas que no se deben descuidar al practicar la separación 

112 

  

todo. Una conciencia general sobre la posición de los demás está bien, pero no hay necesidad de 

una red de espionaje o una mentalidad de “gestapo” hacia otros ministerios o predicadores. 

 
La tendencia de ir a los extremos aparece en el asunto de defender la fe y ponerse firme por 

Cristo y la Biblia. A aquellos de nosotros que defendemos la fe y denunciamos a los falsos 
profetas se nos insta constantemente a atacar a los buenos cristianos, a gastar nuestro tiempo 
y energía en luchar contra los buenos cristianos que pueden no estar de acuerdo con nosotros 

en algunos asuntos o pueden estar equivocados en asuntos menores, pero son cristianos 
nacidos de nuevo que creen en la Biblia y ganan almas.203 

 

¿Es posible llevar la separación demasiado lejos? Sí. Un ejemplo podría ser el pastor que se negó 

a recibir a un misionero en su iglesia simplemente porque, al ser interrogado, este último no tomó 

una posición firme en contra de los árboles de Navidad. 

Aunque no encajan en el estereotipo, algunos predicadores fundamentalistas simplemente no 

son del tipo franco y directo. Pueden estar de acuerdo con quienes hablan abiertamente sobre 

hombres peligrosos y pueden adoptar una postura cuando se les pregunta en privado, pero por 

diversas razones, como diferencias de personalidad, trasfondo y disposiciones, algunos 

simplemente no son audaces ni francos. Eso no significa que no sean fundamentalistas, aunque 

tal vez deseemos que expresaran sus opiniones sobre ciertos asuntos de manera clara y pública. 

Un líder dentro del fundamentalismo puede no ser un separatista de corazón, pero sigue los 

movimientos organizativos debido a presiones internas o porque espera obtener un pastorado, o 

por otras razones circunstanciales. Un líder así, que se infiltra y asume el liderazgo de una 

institución fundamentalista, está en condiciones de alejarla de su base separatista. Si un líder 

sincero dentro del fundamentalismo no comprende el motivo bíblico de la separación, corre el 

peligro de abandonar el fundamentalismo o dañarlo desde adentro. 

Los que siguen sana doctrina, con la excepción de no practicar la separación, no pertenecen a 

la misma categoría que los apóstatas. Están mal, pero el error de los que no practican la separación 

no se acerca a la gravedad de la apostasía misma. Algunos fundamentalistas condenan 

amargamente al no separatista, al punto de clasificarlos o tratarlos como apóstatas, lo cual es un 

grave error. Muchos conservadores son lentos en reconocer la necesidad de la separación, pero si 

son tildados como apóstatas, tal ofensa puede tener el efecto de mantenerlos ofendidos y alejados 

y concluir que los fundamentales son extremistas. 

 
Debemos estar atentos. Tantas voces nos llaman con buenas causas y propósitos nobles, 

requiriendo nuestro tiempo, nuestras energías, nuestra concentración. Sin duda, hay algunos 
que ejercen ministerios de especialización en cuestiones de libertad religiosa o enfoques 
centrados en grupos particulares, como los judíos. Pero la mayoría de nosotros siempre 

debemos dedicar la mayor parte de nuestros esfuerzos al asunto principal, como lo expresó 
Jesús en la Gran Comisión.204 

 
En muchos casos, nuestras iglesias y escuelas separatistas no han logrado brindarles a nuestros 
jóvenes una defensa estructurada, bíblica e histórica de nuestra posición. No hemos logrado 

mostrar cómo los principios que defendíamos entonces son aplicables hoy en un contexto 
diferente y con cuestiones diferentes. Como resultado, muchos jóvenes nos ven como si 
estuviéramos librando una guerra que ya terminó y que no tiene significado contemporáneo. 

Ven a ciertas figuras fundamentalistas con disgusto, observan que muchas de las iglesias 
“nombradas” y organizaciones populares en crecimiento están encabezadas por personas que 

 
203  Rice, John R. Come Out Or Stay In. Nashville: Thomas Nelson, 1974, p. 196. 
204  Combs, James O. “Is there not a cause? The BBF: 1975-2000 A.D.” The Roots and Origins of Baptist 

Fundamentalism. James Combs, et al., John the Baptist Press, 1984, p. 139. 



Áreas que no se deben descuidar al practicar la separación 

113 

  

no son separatistas, concluyen que la práctica de la separación es un obstáculo para el 
crecimiento y el alcance de las personas, y por tanto se están acercando (y algunos corriendo) 
hacia una postura más liberalizada.205 

 

Un aspecto de la separación sabia es saber discernir si es necesaria la separación por conocer la 

diferencia entre un incidente y un patrón de conducta. Una persona puede infrecuentemente 

involucrarse en algo inapropiado, luego lo reconoce y se disculpa. A los hermanos se debe 

extender una oportunidad para el arrepentimiento, y solo cuando la persona no se arrepiente de 

cosas serias es que debe entrar en juego la separación. 

Para batallar de forma contundente contra la apostasía, hace falta tener un elemento de espíritu 

batallador. Sin embargo, este espíritu de lucha debe permanecer bajo control. Algunos líderes 

quizás se benefician de una esposa con mucho discernimiento que les ayuda a evitar excesos. 

Otros quizás tienen amigos en el ministerio que ayudan a llenar esa función. Otros quizás tienen 

un asistente en quien confiar, al cual se le ha dicho: “Si en algún momento sientes que me estoy 

pasando, que voy por los extremos, por favor, avísame”. Algunos no entenderán la batalla, y no 

darán buen consejo, aunque sea bien intencionado. En otros casos, el consejo es bueno, pero es 

posible que el líder sea demasiado orgulloso y no quiera considerar el consejo de otros que 

perciben excesos. Donde no hay dirección sabia, caerá el pueblo; Mas en la multitud de 

consejeros hay seguridad. (Proverbios 11:14) 

Mientras que algunos tienen que cuidarse con la tendencia de ir a extremos al practicar la 

separación, hay fundamentalistas que tienen un temperamento opuesto de querer llevarse bien con 

todo el mundo, que naturalmente son muy pacíficos, y por tanto les cuesta practicar la separación 

de forma bíblica. Quieren ser amigos con todos y, por tanto, tienen una aversión a la controversia 

y son constantemente tentados a retroceder ante la militancia. Ellos también podrían beneficiarse 

de una esposa, amigos o un asistente que les anime a levantar la voz y pregonar en contra de un 

enemigo de la fe que está causando mucho daño. 

Al informar sobre tendencias peligrosas de un ministerio o individuo, algunos 

fundamentalistas enumerarán asuntos triviales además de los asuntos graves. Proveer una lista 

que incluye asuntos triviales podría ser impulsada por un deseo natural de proporcionar una larga 

lista de advertencias. Es probable que el pensamiento sea que la mera acumulación de asuntos 

triviales, semiserios y muy serios, todos sumados, naturalmente se suman a una evidencia 

abrumadora. El peligro de la inclusión de asuntos triviales es que aquellos que desprecian la 

separación eligen esos casos para retratar injustamente a los separatistas como quisquillosos y que 

se separan por asuntos de poca importancia. 

La separación nunca debe ser una excusa para el antagonismo, las peleas, las riñas y la 

contienda interminable con creyentes. Algunos grupos pequeños, como los ruckmanitas y los 

predicadores de la “Nueva IFB” parecen dar la bienvenida y se motivan con la controversia. No 

son impulsados por la convicción bíblica y un corazón quebrantado, sino por la carnalidad en 

muchos de sus arrebatos. Si alguien imaginara estos grupos como el ejemplo o el resultado de la 

enseñanza de la separación, inevitablemente tendrá una visión retorcida de lo que significa la 

separación. 

Normalmente, se dice muy poco y demasiado tarde cuando un individuo o institución se 

equivoca teológicamente. Sin embargo, un tema del que se habla poco es cuándo y cómo 

denunciar públicamente una tendencia peligrosa. Por ejemplo, una institución por lo demás sólida 

podría permitir ciertas cosas o implementar cambios de política que los fundamentalistas 

generalmente perciben como imprudentes y preocupantes, pero que no son asuntos muy 

importantes de los que la Biblia habla directa y concluyentemente. ¿Es esto suficiente para 

 
205  Pickering, Ernest D. Should Fundamentalists and Evangelicals Seek Closer Ties? Baptist World Mission, PDF, 

p. 6, reprinted from The Baptist Bulletin. 



Áreas que no se deben descuidar al practicar la separación 

114 

  

justificar la exposición pública? Algunos, quizás debido a un antagonismo previo con la 

institución involucrada, podrían ser impulsivos y proceden a denunciarlos. 

Dios nos ha hecho a todos con personalidades y temperamentos diferentes. Hay pastores, 

incluyendo pastores fundamentales, que tienen una tendencia o predisposición a procurar por la 

unidad y la moderación. Luego hay otros pastores fundamentalistas del otro extremo, con una 

personalidad que expresa: “esto es así, tómalo o déjalo”, y están más prestos a dividirse con otros. 

Dios puede usar a ambos pastores, si aprenden a mantener sus predisposiciones bajo control. El 

pastor que está predispuesto a la unidad, si no se cuida, estaría más propenso a ser atraído al 

movimiento ecuménico, por ejemplo. El pastor del otro extremo, si no se cuida, podría ser atraído 

a movimientos extremos como el ruckmanismo, o podría acabar dividiendo iglesias y alejando a 

la gente basado en su personalidad, que de otro modo le hubiera apoyado. 

Después de más de 50 años en el ministerio, el gigante de la fe John R. Rice escribió un libro 

titulado I am a Fundamentalist (yo soy un fundamentalista). En dicho libro, escribió un capítulo 

con el título “¡Sea un fundamentalista, pero no un loco!”. A continuación, unas citas pertinentes 

de dicho capítulo: 

 
Ya que “Misericordioso y clemente es Jehová; lento para la ira, y grande en misericordia”, un 

cristiano debe ser así. Incluso al tratar con cristianos con los que difiero, no debo 
enorgullecerme, no debo provocarme fácilmente, no debo estar pensando y sospechando mal 

de todo lo que no entiendo o en todo lo que pueda diferir. Ningún cristiano tiene derecho a 
regocijarse de la iniquidad. En cambio, todo cristiano debe ser alguien que “todo lo cree, todo 
lo espera, todo lo soporta”. 

No estoy hablando de amar a los impíos ni de excusar la malvada incredulidad de los 
enemigos de Dios. Estoy hablando de cristianos que deben amar a los cristianos, de que los 
creyentes sean amables con los creyentes, de que los eruditos cristianos sean tolerantes y 

caritativos con otros eruditos cristianos, de que los fervientes defensores de la fe sean 
amorosos y pacientes con otros defensores honestos de la fe cristiana.206 
 

Sí, lectores cristianos, “¡busquen la paz y síganla!” ¡Sea fundamentalista, sí! Defiende la fe, 
¡sí! Exponga el modernismo absoluto y la incredulidad perversa en detalle con cuidado y con 

evidencia documentada. ¡Sí! Incluso con buenos cristianos que se equivocan en algunos 
detalles que necesitan corrección, que el cristiano responda con la verdad y hable con claridad 
y reprenda, pero con amor y con la humildad necesaria. Sí, sé un cristiano fundamental bueno, 

que gana almas y que defiende la Biblia, ¡pero no seas un loco alborotador, un extremista 
irresponsable que trae reproche a la causa de Cristo!207 

 

En conclusión, la separación bíblica es necesaria y honrosa cuando se practica con un espíritu de 

humildad, gracia y discernimiento. No debemos excusar el error ni minimizar la apostasía, pero 

tampoco debemos confundir asuntos menores con los fundamentos de la fe ni tratar como 

enemigos a hermanos sinceros que difieren en áreas secundarias. El extremismo, la dureza 

innecesaria y la sospecha constante dañan la causa de Cristo, desaniman a los justos y alejan a los 

jóvenes, mientras que una actitud equilibrada, amorosa y firme fortalece el testimonio del 

evangelio. Que busquemos ser valientes en la defensa de la verdad, pero también mansos y 

prudentes, recordando que la meta final es edificar la iglesia, guardar la pureza doctrinal y honrar 

al Señor Jesucristo con nuestra vida, nuestras palabras y nuestras relaciones. 

 
206  Rice, John R. I am a Fundamentalist. Murfreesboro, TN: Sword of the Lord Publishers, 1975, p. 75. 
207   Ibid., p. 77. 



 

115 
 

Capítulo 18 - El fundamentalismo y la obra social 
 

Una crítica frecuente contra el fundamentalismo bíblico es su supuesta indiferencia a los 

problemas sociales que agobian a la humanidad. En algunos sectores religiosos se le da una 

exagerada importancia a la acción social, como si fuera un sacramento. En el fundamentalismo, 

la obra social es vista como un medio, no un fin. Se justifica una obra social con fondos 

misioneros, mayormente si en definitiva da como resultado la salvación de almas. 

En su búsqueda por deslegitimar el fundamentalismo bíblico, es común que otros estereotipen 

a los fundamentalistas como que no se preocupan por las necesidades sociales de la sociedad. 

Presentamos el siguiente ejemplo: 

 
Pero lo que es casi totalmente ininteligible para los grupos naturalistas e idealistas, cargados 

como están por un nuevo orden mundial, es la aparente falta de pasión social en el 
fundamentalismo protestante. En esta evaluación, el fundamentalismo es el sacerdote y levita 

moderno, pasando por alto a la humanidad sufriente.208 

 

Al escribir el presente capítulo, encontré la descripción de la siguiente organización religiosa, la 

cual obviamente se enfoca en la obra social: 

 
Proyectos tan diversos como un programa de salud preventiva en Bolivia, un proyecto de 
desarrollo comunal rural en Brasil, un programa de autodesarrollo para los indios Mapuches 

en Chile, la apertura de 10 pozos de agua en la República Dominicana, el reasentamiento de 
familias en Guatemala, programas de nutrición, inmunización, reforestación y planificación 
familiar en Haití, y un programa de alfabetización en el Perú.209 

 

Hay obras humanitarias muy bellas, tal como se acaba de describir, que traen alivio temporal a 

personas atrapadas en la miseria. Me agrada oír de organizaciones humanitarias que se enfocan 

en el bienestar de la humanidad. Sin embargo, la pregunta que debe plantear el creyente y los 

misioneros es si dichas obras sociales, por tan bellas y necesarias que sean, cumplen con el 

mandato de la gran comisión: Id por todo el mundo y predicad el evangelio a toda criatura … 

bautizándolos en el nombre del Padre, y del Hijo, y del Espíritu Santo; enseñándoles que guarden 

todas las cosas que os he mandado (Marcos 16:15; Mateo 28:19-20). 

El servicio al prójimo tiene su lugar según el Señor disponga, pero no es en sí evangelización. 

Pero el que desea mantener el equilibrio buscará la forma de incorporar la evangelización en el 

servicio a los demás. El problema no es el servicio social, sino cuando reemplaza, o es considerado 

más importante que el evangelismo, o cuando resulta en muy poco fruto (aún a largo plazo) 

comparado con el evangelismo directo. 

La Biblia no enseña insensibilidad a la difícil situación de quienes nos rodean. Y si un hermano 

o una hermana están desnudos, y tienen necesidad del mantenimiento de cada día, y alguno de 

vosotros les dice: Id en paz, calentaos y saciaos, pero no les dais las cosas que son necesarias 

para el cuerpo, ¿de qué aprovecha? (Santiago 2:15-16) No debemos ser como el sacerdote o el 

levita que pasa por alto al samaritano necesitado en su camino, cuando estamos en condiciones de 

poder ayudarle. 1 Juan 3:17 nos insta a no olvidarnos de los necesitados: Pero el que tiene bienes 

de este mundo y ve a su hermano tener necesidad, y cierra contra él su corazón, ¿cómo mora el 

amor de Dios en él? Es cierto que no se puede llenar una panza vacía con un “Dios te bendiga”. 

Dios puede ablandar al corazón mediante una expresión de amor, tal como ofrecer pan al 

 
208  Henry, Carl F. The Uneasy Conscience of Modern Fundamentalism. Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1947, p. 17. 
209  Diccionario de la Historia de la Iglesia. Wilton M. Nelson, editor general. Colombia: Editorial Caribe, 1989, 

p. 1062. 



El fundamentalismo y la obra social 

116 

  

hambriento. En esa condición de gratitud, estará más dispuesto a escuchar, y posiblemente aceptar 

el pan del cielo. Por tanto, el fundamentalista típico valora e implementa alguna forma de ayuda 

social en su ministerio evangelizador, dependiendo de su localidad, la necesidad, su presupuesto 

y la naturaleza de su ministerio. 

Los modernistas, casi todos siendo posmilenialistas, creen que el servicio religioso, social y 

político introducirá el paraíso o el milenio sobre la tierra. El enfoque desmedido en la obra social 

en medios religiosos es llamado el “evangelio social”, lo cual en nuestros días se incorpora 

comúnmente a la llamada “justicia social”. A los modernistas les encanta el evangelio social, en 

el cual está notablemente ausente el mensaje del plan de salvación. La actividad humanista ayuda 

a calmar su conciencia en la ausencia de una relación personal con Dios. En el siglo XX, el 

evangelio social se distorsionó aún más mediante la llamada teología de la liberación, la cual 

surgió hacia fines de los sesenta. Dicha teología aboga por cambios sociopolíticos que favorecen 

a los marginados mediante principios marxistas en el peor de los casos, todo expresado en lenguaje 

religioso. 

Mucha de la literatura sobre el tema escrita por los que rechazan el fundamentalismo siente 

que los fundamentalistas son motivados en su pasión por las almas exclusivamente por 

perspectivas escatológicas. Aunque el recordatorio de que “¡Cristo viene pronto!” añade a la 

motivación, el factor motivador más grande del fundamentalista es que cree en un infierno real 

que solo se evita mediante aceptar a Cristo como su único y suficiente Salvador. 

Los evangélicos (en contraste con los fundamentalistas) a veces hacen un esfuerzo de 

evangelizar en medio de sus obras sociales. Pero muchos de sus esfuerzos son 

interdenominacionales o aún ecuménicos, y, por tanto, esto afecta cuánto se permite y lo que 

pueda favorecer cierta denominación sobre otra. Entre los neoevangélicos, hay casos de grandes 

organizaciones humanitarias con presupuestos millonarios con muchos empleados. Algunos 

reciben sumas grandes de corporaciones seculares o incluso del gobierno. Debido a esto, los 

ministerios evangélicos sin duda se sienten presionados a minimizar el aspecto espiritual, para 

que sus donantes seculares no los perciban como proselitistas religiosos. Por estos motivos, aun 

si los líderes neoevangélicos tuvieren un deseo de evangelizar a los que reciben ayuda a través de 

su organización, hay factores que podrían limitar ese celo. 

Para el fundamentalista, mantener un equilibrio entre lo espiritual y lo social puede llegar a ser 

delicado. De un lado, el impacto más grande sobre la sociedad es la obra evangelista, ambos en 

campañas y en trabajo individual. O sea, para el fundamentalista, ganar almas es más importante 

que bajar los niveles de pobreza, proveer servicios médicos, etc. El fundamentalista está muy 

consciente de que una persona inconversa bien alimentada al morir irá al infierno sin Cristo. Aun 

así, aunque el fundamentalista reconoce lo que es prioritario, no significa que no haya interés 

alguno en contribuir al alivio de los males sociales. El escritor ha sido miembro de iglesias donde 

se almacenaban alimentos no perecederos, mayormente mediante donativos de los mismos 

miembros, para poder distribuir a los necesitados, por ejemplo. No está fuera de lo común que 

iglesias fundamentalistas en los lugares más pobres tengan ministerios para ayudar a los más 

necesitados con ciertas necesidades físicas. Se conoce de muchos casos en Venezuela, por 

ejemplo, de iglesias que ofrecen algún alimento, especialmente para los niños y ancianos, antes o 

después del culto los domingos. La esposa del escritor fue misionera en Alaska, en un pueblo 

pequeño aislado de indígenas, donde no había acceso excepto por avión o por canoa en el verano. 

Se les había testificado a todos los habitantes en algún momento dado, y a varios en múltiples 

ocasiones. Preparaba pan casero para llevar a los ancianos en una moto de nieve. El misionero 

piloto con cuya familia vivió, al tener la única avioneta en el pueblo, en muchas ocasiones hizo 

vuelos de evacuación durante emergencias médicas. Pero estos ejemplos de obras sociales no eran 

la única parte de su ministerio. El piloto misionero pastoreaba una iglesia que estableció; la esposa 

del escritor de esta obra enseñaba en una escuela cristiana y tuvo un programa cristiano en la radio 

local en la cual ponía música cristiana y leía porciones de las Escrituras. Varias iglesias donde el 



El fundamentalismo y la obra social 

117 

  

escritor ha servido a lo largo de los años dedican las ofrendas del culto entre semana para 

necesidades imprevistas de otros (incluyendo miembros) que no benefician a la iglesia 

directamente. ¡No permita que se diga que al fundamentalista no le importa la necesidad física de 

la gente! 

Dios ha equipado a diferentes iglesias con personas de diversos talentos y dones espirituales, 

y no se puede esperar que todos tengan los mismos programas. El fundamentalista a veces se 

siente tirado en ambas direcciones. De un lado están las necesidades espirituales; del otro, las 

necesidades físicas. No siempre hay acuerdo en cuanto al balanceo de ambas necesidades sin 

excederse o quedar corto, por un lado. 

Hay casos en los cuales se podría hacer algo más extenso en el aspecto social en conjunto con 

la evangelización, pero en la obra misionera fundamentalista se opera típicamente con un 

presupuesto muy modesto. Generalmente, los adinerados y los comerciantes exitosos no son 

atraídos a las iglesias fundamentales; por tanto, la obra misionera es sostenida en gran parte por 

gente sencilla que da sus ofrendas con mucho sacrificio. Tomando en cuenta los recursos limitados 

comparados con los religiosos liberales, los fundamentales no deben sentirse como que han 

fracasado en el área del servicio social. Los fundamentales le dan prioridad al evangelismo en el 

proceso de servir a otros, y es solo por eso que reciben críticas injustas de supuestamente 

despreocuparse de la miseria de otros a su alrededor. 

Hay algunos fundamentalistas, aunque no muchos, que parecen tener la idea de que cualquier 

obra social en esfuerzos de “preparar el terreno” en el campo misionero sería una pérdida de 

tiempo y dinero. En la opinión del escritor, el esfuerzo y dinero invertido en “ablandar el terreno” 

son más justificables en algunas situaciones que en otras. Algunas culturas son muy sospechosas 

de extranjeros y enseñanzas ajenas, y toma tiempo para ganar su confianza. En biografías 

misioneras hay numerosos relatos en los cuales la paciencia y demostraciones de amor con tiempo 

derritieron corazones duros y dieron como resultado la aceptación del mensaje de salvación. A la 

vez, libros de evangelismo personal y experiencias propias de este escritor y, sin duda, de lectores 

cuentan de innumerables casos en que personas aceptaron a Cristo al testificarles en el primer 

encuentro sin ningún esfuerzo por “ablandar el terreno”. 

En iglesias fundamentales hay un número considerable de creyentes que se rinden al sentir la 

llamada misionera, y su resultante obra misionera típicamente involucra establecimiento de 

iglesias en la práctica fundamentalista. Muchas iglesias fundamentales tienen más misioneros 

llamando para ofrecer presentar su obra en la iglesia que los que la iglesia puede apoyar de forma 

regular. De vez en cuando, se oye de iglesias que han logrado dar entre 25 al 50 por ciento de sus 

ingresos anuales a la obra misionera, lo cual es admirable. Muchos misioneros fundamentales en 

los países más pobres hacen alguna obra social en conjunto con la evangelización y el 

establecimiento de iglesias. El escritor personalmente ha estado involucrado en ministerios de 

iglesias locales que incluyen un elemento de obra social, ha visitado a misioneros fundamentales 

con obras sociales (en dos casos con hogares de niños), y ha visto una gran cantidad de 

presentaciones con videos e imágenes del aspecto social de algún ministerio evangelizador que 

traen lágrimas a los ojos. 

Un querido misionero dentista con quien convivió el escritor por un tiempo cuando fue soltero 

murió en un viaje a la selva en Bolivia, donde hacía una obra social para entonces tener 

oportunidad de evangelizar a indígenas que de otro modo se mantenían ocultos en la selva. Si 

sobrara dinero después de apoyar a todos los misioneros fundamentales que merecen apoyo, se 

podría hacer más de lo que se está haciendo actualmente en el área social. Dado que siempre habrá 

misioneros que necesitan apoyo, se debe reconocer que el aspecto evangelizador de la gran 

comisión debe tener prioridad sobre lo terrenal. Tomando en cuenta que es imposible ayudar a 

todos los necesitados, hay cierta lógica en enfocarse más en las necesidades sociales de los que 

buscan a Dios. Cristo reconoció que “siempre tendréis a los pobres con vosotros” (Mar. 14:7). 

En el ambiente fundamental, muchos ministerios son pequeños, y en la mayoría de los casos 



El fundamentalismo y la obra social 

118 

  

son iglesias locales individuales o familias misioneras. Aunque esto tiene algunas desventajas, a 

la vez los fundamentalistas tienen una presencia en miles de puntos por todo el mundo, y pueden 

personalizar la obra a las necesidades particulares de su propio pueblo. La mayoría de los 

fundamentalistas dependen del sostén de iglesias afines y creyentes individuales; por tanto, 

pueden orientar a la gente que ayudan hacia una iglesia de sana doctrina sin repercusiones de parte 

de sus donantes. 

El fundamentalista interpreta Marcos 8:36 como si dijera “¿qué aprovechará el hombre si se 

librare de la pobreza, pero perdiere su alma?” Dicha interpretación sigue la lógica de la pregunta 

retórica, y no contradice el contexto. 

El pobre que recibe el evangelio y es discipulado y tiene una iglesia local para apoyarle, posee 

un arma poderosa con que combatir la pobreza. En algunos casos, la pobreza es causada o 

empeorada por el alcoholismo o algún vicio. El que acepta a Cristo, y especialmente el que 

posteriormente es discipulado y se integra a una iglesia bíblica que le anima, tiene la fuerza más 

poderosa para vencer las tentaciones de los vicios. En muchas ocasiones se han visto casos donde 

los miembros de una iglesia ayudan a conseguir un trabajo al que más lo necesita. Durante su 

niñez y juventud en Argentina, el escritor tiene muchos recuerdos de familias en su iglesia, en un 

barrio pobre (por muchos años sobre calle de tierra), que recibieron ayuda cuando se quedaron sin 

trabajo y necesitaban ayuda con alimentos. Muchas veces el escritor fue enviado a hacer las 

compras; por tanto, pudo observar personalmente el nivel de involucramiento en ayudar al 

necesitado. Su esposa, cuando era misionera soltera, por un tiempo sirvió en un ministerio en 

Ecuador que alojaba y enseñaba a sordomudos. Al aprender señas, ella se convirtió en una maestra 

de los niños sordos, que de otro modo, sin educación, prácticamente son convertidos en esclavos. 

La gran mayoría de los niños encontraban a Cristo durante su educación en este ministerio. 

Se cuenta con frecuencia la historia de Jorge Müller, quien tuvo un orfanatorio en Inglaterra 

en el siglo XIX. Era conocido como un hombre de gran fe. Muchos no saben que él tenía una 

perspectiva separatista. Observe la siguiente aseveración de su parte: 

 
A menudo se dice, por el bien de la paz y la unidad, que no debemos ser muy estrictos en 
cuanto a ciertas partes de la verdad; mantenerlos alejados y tratarlos como asuntos sin 

importancia. Humildemente declaro que difiero completamente de este punto de vista, porque 
no veo que tal unidad sea de carácter real, duradero o bíblico. No estamos en libertad de 

estimar a la ligera, menospreciar, mantener en un segundo plano —mucho menos renunciar— 
a la verdad, ni siquiera en aras de la unidad.210 

 

A. T. Pierson dedicó un capítulo entero en su entrada en el primer volumen de Los Fundamentos 

para destacar la vida de fe de Jorge Müller. Pierson había llegado a ser un premilenialista mediante 

la influencia de Jorge Müller: 

 
Él [Pierson] se convirtió en un premilenialista en 1878 debido a la influencia de George 
Müller, el ministro de Bristol y director de orfanatorios que había pasado su carrera ministerial 
temprana entre los Hermanos Plymouth [conocido en algunas regiones como Hermanos 

Libres o Asambleas de Hermanos].211 

 

Cristo es nuestro ejemplo supremo. Es cierto que sanó a enfermos y alimentó a millares. Pero 

también preguntó: ¿Qué aprovechará al hombre si ganare todo el mundo, y perdiere su alma? 

(Marcos 8:36). Además, nos dejó la gran comisión. Sigamos su ejemplo y su mandato. 

Se debe buscar la forma de traer alivio a las penurias de la vida a las almas a las cuales 

servimos, pero la pregunta de nuestro ejemplo supremo y su mandato divino debe recordarnos 

 
210  The Gospel Message. Vol. XXVII June 1918, p. 1. 
211  Sandeen, Ernest Robert. The Roots of Fundamentalism. Chicago, IL: University of Chicago Press, 1970, p. 143. 



El fundamentalismo y la obra social 

119 

  

que lo espiritual es de un valor infinitamente más grande que lo terrenal. La misión principal de 

la iglesia no es reformar al mundo, sino cumplir la gran comisión. La participación social es 

secundaria, y a veces incidental. Se debe entender que el humanitarismo en sí no es cristianismo. 

Aunque el cristiano debe preocuparse por ayudar a otros en aspectos sociales y humanitarios, lo 

espiritual es de valor eterno, mientras que lo demás es temporal. 

Pedro Wagner, quien hace muchos años fue un misionero conservador evangélico en Bolivia, 

formuló una serie de cuestiones valiosas que vale preguntar acerca de la diferencia entre el 

evangelismo personal y la acción social, que reproducimos a continuación: 

 
1. ¿Qué relevancia tiene la gran comisión del Señor para la actualidad? Vivimos en una época 

de muchas buenas obras cristianas, las cuales son consideradas por algunos como más 
importante que el “hacer discípulos de todas las naciones”. ¿Es cierto que en nuestra época 

científica el hombre secular ha llegado a ser “mayor de edad”, y que por tanto ya no le 
interesa el evangelio? ¿Significa perder el tiempo si la iglesia sigue tratando de cumplir la 

gran comisión? 
2. ¿Cómo se relaciona la acción social con el evangelismo? En un continente en el proceso 

de desarrollo, el progreso económico y la justicia social son temas palpables y de primera 

prioridad. Sensiblemente poco han dicho los evangélicos acerca de la posición que les 
otorga la teología cristiana, ni del papel que deben jugar en el aspecto global del 
evangelismo. 

3. ¿Es la acción social un sacramento? El sector liberal da exagerada importancia a la acción 
social, según el criterio de algunos. Varios de ellos sostienen la tesis de que la acción social 

tiene carácter sacramental. ¿Será posible? 
4. La acción social: ¿debe ser un medio o un fin? Ciertos escritores opinan que la acción 

social solamente tiene valor cuando es un eficaz método de ganar más almas. Otros dicen 

que es para aliviar el sufrimiento humano, y nada más. Los evangélicos no han definido 
bien su punto de vista. ... 

5. ¿Cómo se mide los resultados de la evangelización? ¿Tienen los números alguna 

importancia en cuanto a la evangelización? Los que sostienen la teoría del crecimiento de 
la iglesia de McGavran dicen que sí. Pero otros creen que es carnal llevar estadísticas como 
medidas del éxito de una obra espiritual. Dicen, “solo Dios sabe los resultados”. ¿Será esta 

una cortina de humo? 
6. ¿Es la presencia cristiana una forma legítima de evangelización? Algunos no desean 

proclamar el evangelio en forma directa con palabras, por temor de ofender al prójimo. 
Prefieren evangelizar simplemente con sus vidas sin que diga nada de Cristo con la boca. 
¿Será una forma eficaz de evangelización? 

7. ¡Ha pasado la moda de la “conversión individual?” Ciertos teológicos califican el deseo 
de ganar a individuos para Cristo como una herejía. Piensan, más bien, que la preocupación 
cristiana debe ser el cambiar las estructuras de la sociedad. ¿Cambiará el hombre por 

previos cambios sociales? O ¿Cambiará la sociedad cuando los ciudadanos se hayan 
cambiado por el evangelio? 

8. ¿Es posible distinguir entre “proselitismo” y “evangelismo”? En otras palabras, ¿Debemos 
seguir predicando que los católicos se rindan a Cristo y luego se bauticen y sean miembros 
de nuestras iglesias evangélicas? 

9. ¿Se aplica la redención de Cristo en escala cósmica? ¿Son todos los hombres salvos? 
¿Existe un castigo eterno en el infierno? Algunos de los liberales lo están dudando. 

10. ¿Debe dejar de existir la iglesia como institución? Aunque parece increíble, hay 

protestantes en América Latina que están convencidos de que la iglesia debe desaparecer 
totalmente como un grano de trigo. Esperan que Dios resucitará algo mejor en el futuro.212 

 

 
212  Wagner, Pedro. “El significado teológico de CLADE” Puerto Rico Evangélico. Noviembre 1969, págs. 6-7. 



El fundamentalismo y la obra social 

120 

  

José M. Martínez (1924-2016), un gigante de la fe y presidente por un tiempo de la Federación de 

Iglesias Evangélicas Independientes de España, presenta de forma lúcida y clara la prioridad 

debida en el asunto: 

 
La acción social está incluida en la respuesta a la vocación divina del Evangelio. Pero cuando 

el énfasis en esa acción social desplaza el imperativo de la evangelización en el sentido 
neotestamentario y lo relega más que a un segundo o tercer lugar a un museo de antigüedades, 

se está traicionando la causa de Aquel que si bien “anduvo haciendo bienes”, se dedicó, sobre 
todo, a llamar a los hombres al arrepentimiento y a la fe, a que se preocupen no tanto por la 
comida que perece como por aquella que perdura para vida eterna, no tanto por ganar el mundo 

como por salvar su alma.213 

 

De todo lo que ha leído el escritor sobre el tema, cree que el siguiente párrafo es el más conciso y 

el mejor pensado: 

 
Bajo ninguna circunstancia debe de existir en la mente del pastor o la iglesia misma, ni 
siquiera inconscientemente, la idea de que, por mucha obra social que hagamos, y por más 

grandes que sean los informes correctos de dicha obra que podamos hacer, tales cosas sirvan 
como substituto de la obra más importante de la iglesia, a saber, la evangelización y la 

salvación de las almas. Mucho movimiento puede haber, mucho bien hecho, aun en el nombre 
de Cristo y con Su espíritu; pero la obra de “servir a las mesas” aunque estén cargadas con 
viandas para los pobres, no puede disculparnos si no les hemos dados el “pan de vida” e 

insistido en la importancia suprema de la salvación personal por fe en Cristo Jesús. Parecería 
innecesaria esta advertencia si no fuera tan fácil engañarnos a nosotros mismos, creyendo que 
el mucho bien hecho a los demás es un substituto satisfactorio del supremo bien que debemos 

hacerles.214 

 

Ciertamente, puede haber un elemento vigoroso de servicio humanitario en el ministerio, pero 

tales esfuerzos y aspiraciones deben subordinarse a la tarea más importante de la evangelización. 

Se debe tener precaución para no revertir estas prioridades. 

El fundamentalista bíblico cree que la obra espiritual tiene prioridad sobre lo social y 

humanitario. No significa que no crean en la obra humanitaria, pero debido a las consecuencias 

eternas, lo espiritual tiene prioridad. La forma de pensar del fundamentalista es que, si se lograría 

librar a alguien de la pobreza mediante una obra humanitaria, si la persona beneficiada al morir 

acaba en el infierno, el valor del esfuerzo fue muy limitado a la luz de la eternidad. Pero al inverso, 

si una persona acepta a Cristo mediante un esfuerzo evangelístico, aun si tal persona no supera la 

pobreza terrenal, ¡tiene un tesoro incomparable en la salvación de su alma, y le espera una herencia 

gloriosa en los cielos! 

 

 
213  Martínez, José M. “Prólogo” en El Ecumenismo y la Biblia por José Grau. Barcelona: Ediciones Evangélicas 

Europeas. 1969, p. 13. 
214  Wesley, Arturo F. “La obra social: sus beneficios y peligros” El Predicador Evangélico. Jul-Set. 1944, pág. 10. 



 

121 
 

Capítulo 19 - El movimiento ecuménico en contraste con el 

fundamentalismo 
 

Si estamos estudiando el fundamentalismo, ¿por qué tomar tiempo para ver al movimiento 

neoevangélico y el movimiento ecuménico? Para entender mejor lo que un movimiento es, es útil 

ver lo que no es. 

Vimos anteriormente cómo en la década de los 1940 surgió el movimiento neoevangélico, que 

se destaca por su repudio de la separación. En pocos años surgió el movimiento ecuménico 

involucrando el Vaticano, y debido a su debilidad en el área de separación, muchos evangélicos 

cayeron en sus garras. 

El término “ecuménico” se utiliza para referirse a unidad y armonía entre grupos religiosos, 

pero especialmente cuando hay grandes diferencias, como entre católicos y protestantes. En este 

estudio lo trataremos como el deseo, actitudes y acciones de unidad entre los evangélicos y el 

Vaticano. 

Históricamente, la Iglesia Católica no buscaba unidad con los evangélicos. Los persiguieron 

de forma feroz en la llamada “Santa” Inquisición. 

Para observar el cambio en la Iglesia Católica que abrió camino al movimiento ecuménico, 

veamos lo que pasó con las sociedades bíblicas. Por muchos años, la Iglesia Católica era el 

perseguidor de las sociedades bíblicas. Ahora todo ha cambiado. Veamos un ejemplo de 1846, en 

las palabras del Papa Pío IX, en su encíclica Qui Plurimus: 

 
Este es también el objetivo de las astutas Sociedades Bíblicas que renuevan la vieja habilidad 

de los herejes y la imponen incesantemente a personas de todo tipo, incluso a los incultos, la 
Biblia regalada. Los publican en grandes cantidades y a un gran costo, en traducciones 
vernáculas, que infringen las santas reglas de la Iglesia. Los comentarios que se incluyen a 

menudo contienen explicaciones perversas; así, habiendo rechazado la tradición divina, la 
doctrina de los Padres y la autoridad de la Iglesia Católica, todos interpretan las palabras del 
Señor por su propio juicio privado, pervirtiendo así su significado. Como resultado, caen en 

los mayores errores. Gregorio XVI, de feliz memoria, nuestro predecesor superior, siguió el 
ejemplo de sus propios predecesores al rechazar estas sociedades en sus cartas apostólicas. Es 
nuestra voluntad condenarlos igualmente.215  

 

Aunque hubo leves cambios antes del Concilio Vaticano II que comenzó en 1962, todavía se 

sentía la persecución católica en Latinoamérica en los cincuenta: 

 
… Es triste ver y verificar que la oposición activa de las autoridades romano-clericales 
también aumenta en proporción. Además del estímulo, dado por clérigos poco escrupulosos, 

al fanatismo, a las amenazas, y a los ataques contra elementos evangélicos y su propiedad, la 
Curia Metropolitana de Asunción a través de su Arzobispo, Monseñor Aníbal Mena Porta, 
acaba de emitir una pastoral sobre el protestantismo. Esta pastoral contiene 16 páginas y se 

dedica a atacar la expansión protestante en el Paraguay, el libre examen de las Escrituras, y 
sobre todo la distribución de la Biblia realizada por las sociedades bíblicas. En medio de la 
confusión y la mixtificación que los enemigos de la verdad evangélica lanzan por doquier…216 

 

Una observación fascinante indicando que, por cierto, ocurrió un cambio significativo: 

 

 
215  https://www.papalencyclicals.net/pius09/p9quiplu.htm 
216  Turner, Charles W. “La Biblia en el Paraguay”. La Biblia en América Latina. Vol. 2, Núm. 26, Oct-dic. 1952. 



El movimiento ecuménico en contraste con el fundamentalismo 

122 

  

Las Sociedades Bíblicas, aplaudidas hoy por papas, cardenales y obispos, eran condenadas 
como instituciones maléficas por los antecesores de éstos. ... Nuestras Biblias eran quemadas, 
nuestros vendedores de Biblias, perseguidos. Y hasta el día de hoy nos topamos con muchas 

personas que nos dicen con algo de temor: “¿Leer la Biblia? Pero ... si nos está prohibido”.217 

 

¿Qué cambió? ¿Cuándo cambió? ¿Quién cambió? 

La Iglesia Católica había estado perdiendo seguidores a un ritmo alarmante, y esto allanó el 

camino para medidas desesperadas. El cambio sucedió por medio de la Iglesia Católica a través 

de unas reformas elaboradas por el Concilio Vaticano II, lo cual se llevó a cabo entre 1962 y 1965. 

Esto, en cambio, abrió el camino para que las sociedades bíblicas cooperaran, por falta de una 

postura de separación eclesiástica bíblica en las Sociedades Bíblicas Unidas. 

¿Quién cambió? La evidencia señala que el cambio inicial y más grande fue en la Iglesia 

Católica, pero lamentablemente no cambió sus doctrinas elementales. La Iglesia Católica 

abandonó la Inquisición (siglo XIX) y luego su persecución de distribuidores de la Biblia, entre 

otras cosas, pero solo para cambiar su imagen. Su doctrina elemental no ha cambiado. 

Ejemplos de cambios en torno al Vaticano II: 

 

• Mejores relaciones con las religiones no católicas. 

• La misa podía celebrarse en lengua vernácula (el idioma propio). 

• Se permitió la lectura de la Biblia en lengua vernácula (aunque no se fomentaba 

enérgicamente). 

• La prohibición de comer carne (excepto pescado) los viernes se eliminó en 1966. 

 

El factor Billy Graham 
 

Pasemos ahora del movimiento en sí a un personaje destacado del movimiento. 

Para entender cómo muchos evangélicos (incluso algunos que en un tiempo se identificaban 

como fundamentalistas) fueron seducidos por el ecumenismo, veamos a un líder que le dio la 

espalda a su trasfondo fundamentalista y se convertiría en una figura clave para liderar a los 

evangélicos hacia el movimiento ecuménico. 

Su trasfondo fundamentalista: 

 

• Billy Graham fue salvo bajo el ministerio del evangelista fundamental Mordecai Ham. 

• Graham estudió en Bob Jones University, Florida Bible Institute y Wheaton College. 

• Graham por un tiempo formó parte de la junta directiva del periódico fundamental Sword 

of the Lord. 

• Antes de su muerte, el líder fundamental W. B. Riley eligió a Graham como presidente 

de su escuela bíblica. 

 

Antes de expresar algunos desacuerdos, se podría destacar lo siguiente a su favor: 

 

• Muchas almas fueron salvadas en sus cruzadas. Damos gracias a Dios por cada una de 

ellas. 

• Mantuvo su testimonio de ser fiel a su esposa, y nunca fue acusado del mal uso personal 

de dinero. Libre de escándalos en sus 70 años en el ministerio. 

• Aunque cambió algunas prácticas, nunca dejó de predicar el evangelio. 

 
217  A.C.T. “Católicos y protestantes hacia una versión común de las Escrituras?” Pensamiento Cristiano. 

Diciembre 1968, p. 277. 



El movimiento ecuménico en contraste con el fundamentalismo 

123 

  

 

En 1979 Pickering expresó lo difícil que era oponerse al ministerio de Billy Graham, por causa 

de cómo era percibido por muchos creyentes: 

 
El problema de Billy Graham es quizás el más duro al que se han tenido que enfrentar los 

separatistas contemporáneos. Él es agradable. Predica el antiguo mensaje: “Os es necesario 
nacer de nuevo”. Su ministerio ha tocado a millones y así continúa. Muchos han sido salvos 

a través de su predicación. El creyente promedio, al escucharlo en la radio o ver sus programas 
de televisión, solo sabe que hay un llamado conmovedor a los pecadores para que reciban a 
Cristo. ¿Por qué entonces unos predicadores y otros están molestos con él? ¿No es un buen 

hombre? ¿No predica a Cristo? Estas son reacciones naturales. Criticar a una persona 
maravillosa como Billy Graham es como criticar la maternidad, la bandera y el país, o incluso 
al mismo Señor. Las personas que se atreven a hacerlo se encuentran inmediatamente en una 

posición incómoda. 
Pero el problema no es Billy Graham. El problema es mucho más profundo y de mayor 

alcance que simplemente una persona. El problema es bíblico, el mismo que hemos estado 
tratando en este volumen. No se trata de si nos gusta o no Graham. Se trata de si la filosofía 
del trabajo cristiano que representa es bíblica o no. No es un debate sobre los méritos de un 

predicador en particular, sino un debate sobre la enseñanza de la Biblia con respecto a la 
doctrina de la separación del mal. ¿Deben los creyentes de la Biblia y los que no creen en la 
Biblia cooperar en la obra cristiana? Nadie se opone a que los liberales escuchen el evangelio. 

Este no es el problema. El asunto es simplemente este: ¿deberíamos invitar a los liberales a 
ocupar lugares en los comités de las cruzadas evangelísticas, orar en las reuniones y 

presentarlos y honrarlos en público como si fueran verdaderos servidores de Cristo? Billy 
Graham durante años ha honrado a los predicadores liberales que niegan la Biblia en sus 
plataformas. No sólo falla en repudiarlos y sus enseñanzas, sino que los aclama ante su vasta 

audiencia como grandes líderes espirituales. Esto está mal. Es completamente contrario a la 
práctica de nuestro Salvador, al ejemplo de los apóstoles y a los mandatos directos de la 
Escritura.218 

 

Graham empezó bien. Estaba siendo muy utilizado antes de cambiar. Veamos ahora el punto 

cuando se manifestó un cambio indisputable: 

 
En 1957 fue invitado por Jack Wyrtzen y otros a realizar una cruzada en la ciudad de Nueva 
York. Wyrtzen insistió en que todos los ministros que cooperan en la cruzada deben firmar 
una declaración de fe doctrinal básica. Veintiséis ministros liberales retiraron su apoyo al 

negarse a firmar la declaración doctrinal y, junto con el concilio protestante de la ciudad de 
Nueva York, ofrecieron a Graham una segunda invitación sin normas doctrinales de 

cooperación. Graham aceptó la invitación, y forzó una gran división entre el fundamentalismo 
y el evangelicalismo.219 

 

Los casos de falta de separación continuaron, y empeoraron. Los separatistas, por cierto, se 

sintieron traicionados con el giro hacia el ecumenismo y cooperación con modernistas de parte de 

Billy Graham, comenzando de forma abierta en 1957. Apenas un año antes, Billy Graham había 

predicado un excelente sermón radial en 1956 titulado “El pecado de la tolerancia”: 

 
Lo hemos aplicado con demasiada frecuencia donde no corresponde. La palabra “tolerante” 
significa “liberal”, “de mentalidad amplia”, “dispuesto a tolerar creencias opuestas a sus 

propias convicciones” y “la concesión de algo que no está totalmente aprobado”. La 

 
218  Pickering, Ernest. Biblical Separation. Schaumburg: Regular Baptist Press, 1979, p. 150. 
219   Dobson, Edward. In Search of Unity. Nashville: Thomas Nelson, 1985, pp. 61-62. 



El movimiento ecuménico en contraste con el fundamentalismo 

124 

  

tolerancia, en cierto sentido, implica comprometer las propias convicciones, ceder terreno en 
cuestiones importantes.220 

 

Lo que antes llamaba pecado, ahora practicaba. ¡Con razón los fundamentalistas se sintieron 

traicionados! 

No solo comenzó a cooperar abiertamente con modernistas; con tiempo, Graham comenzó a 

simpatizar con el movimiento ecuménico. Los católicos que pasaban al frente en la invitación eran 

animados a regresar a sus iglesias católicas. Se llegó a utilizar a monjas y sacerdotes católicos 

entre los “consejeros” para recibir a los que pasaban al frente en las invitaciones después de la 

predicación. 

 
Su política fue expresada claramente por el vicepresidente del comité organizador de una 

cruzada en Vancouver, Columbia Británica: “Si católicos pasan al frente, NO HABRÁ 
INTENTO DE CONVERTIRLOS y sus nombres serán dados a la iglesia católica más cercana 

a sus hogares”.221 

 

Citando a Billy Graham respondiendo a una carta de un católico:  

 
¡Sobre todo, no se retire de la iglesia! Quédese en casa, manténgase cerca del Señor y use 
estas experiencias como una oportunidad para ayudar a su iglesia a ser lo que Dios quiere y 
lo que el mundo necesita.222 

 
¿Sobre qué base bíblica puede un evangelista decirle a un creyente en Cristo que permanezca 

en una iglesia apóstata que niega la verdad misma que uno está tratando de predicar? ¡Qué 
trágico! ¡Qué desgarrador que un hombre que debería saber mejor diera un consejo como este! 
“Ay de los que llaman al mal bien y al bien mal; que ponen tinieblas por luz y luz por tinieblas; 

que ponen amargo por dulce y dulce por amargo” (Isaías 5:20). Si alguien que busca conducir 
a hombres y mujeres a la luz no puede distinguir la luz de las tinieblas, ¡cuán confuso será su 
liderazgo!223 

 
Los fundamentalistas responden que están encantados de ver a los liberales confrontados con 
el evangelio, pero que presentarlos como patrocinadores de una campaña de evangelización 

no es testificar a los liberales; en cambio, es persuadir a los creyentes de que los falsos 
maestros son verdaderos hermanos. Del mismo modo, enviar a los convertidos de regreso a 
las iglesias falsas no está creando una influencia fermentadora; es como enviar ovejas a una 

manada de lobos y pedirles que traten de reformar la manada con su ejemplo.224 

 

El pastor Ernest Pickering ofrece varias observaciones relacionadas con el ecumenismo y el factor 

de Billy Graham: 

 
La verdad es que Billy Graham quiere que todos sean sus amigos. No quiere ofender al liberal, 

al carismático o al católico. Quiere estar en todos los lados de una cuestión al mismo tiempo. 
Pero el profeta de Dios no puede adoptar esa postura. Cuando Dios le dio a Jeremías su 
comisión, él le dijo que estaba “para arrancar y para destruir, para arruinar y para derribar, 

para edificar y para plantar” (Jeremías 1:10). Aquí hay cuatro aspectos negativos y dos 

 
220  https://billygraham.org/audio/the-sin-of-tolerance/ 
221  David Cline of Bringhouse United Church, Vancouver Sun, Oct. 5, 1984, as cited in Cloud, David. The Collapse 

of Separatism among Fundamental Baptists. Bethel Baptist Print Ministry, 2013, p. 76. 
222  Pickering, Ernest D. The Tragedy of Compromise. Greenville: Bob Jones University Press, 1994, p. 66. 
223  Ibid., p. 66. 
224  Sidwell, Mark. The Dividing Line. Greenville: Bob Jones University Press, 1998, p. 120. 



El movimiento ecuménico en contraste con el fundamentalismo 

125 

  

positivos. Se debe demoler el error y despejar el terreno cubierto de espinas antes de que se 
pueda avanzar en un edificio de la verdad. La destrucción del mal debe preceder a la 
construcción del bien.225 

 
La estrecha relación de Graham con la Iglesia Católica Romana ha sido un enigma para 
muchos. La iglesia romana enseña la salvación por el bautismo, la necesidad de buenas obras 

para ganar el cielo, la repetición del sacrificio de Cristo sobre los altares de la iglesia, la 
imposibilidad de saber que uno va al cielo, la necesidad de venerar a la virgen María, e 
innumerables otras herejías.226 

 

El siguiente autor expresa la probable razón por la cual católicos asistirían a una cruzada 

protestante, y cómo Graham falló a esos nuevos convertidos: 

 
Parece justo suponer que esas personas católicas eligieron asistir a una cruzada protestante 
porque sus corazones estaban hambrientos. No quedaron satisfechos con la misa, la 

intercesión de María y las buenas obras de ser fieles católicos. El catolicismo no había 
satisfecho sus corazones. Supongo que escucharon el mensaje bíblico de que la salvación se 
encuentra en Jesucristo y que se encuentra allí porque Cristo acabó la obra de salvación en la 

cruz con su propia sangre. La salvación, por tanto, es toda de Dios en toda gracia, sin 
necesidad de la misa, de María, del sacerdote o de las buenas obras. Si echan el ancla de su fe 

en este mensaje bíblico, se convierten en nuevos bebés en Cristo. ¡Qué criminal devolver a 
los bebés recién nacidos al cuidado de quienes los habían mantenido en la esclavitud de la 
oscuridad hasta esa hora!227 

 

Bauder explica a continuación la reacción de los fundamentalistas en cuanto a Graham: 

 
Para los fundamentalistas, la conducta de Graham era tan inexplicable como inexcusable. Es 

cierto que Graham predicó el evangelio. Sin embargo, en su conducta, Graham efectivamente 
negó el derecho del evangelio a definir los límites de la fe y el compañerismo cristianos.228 
 

Cualquiera que quiera comprender la perspectiva fundamentalista acerca de Billy Graham 
debe recordar cuán profundamente amaban a Billy en los círculos fundamentalistas y cuánto 

habían invertido sus líderes en su ministerio. Cuando Billy adoptó el método de 
evangelización cooperativa, apenas podían creerlo. Peor aún, Billy estaba usando sus viejas 
conexiones fundamentalistas para atraer a la gente al evangelismo cooperativo junto con él. 

Fue entonces cuando la incredulidad dio paso a la decepción, y la decepción a una necesaria 
oposición pública. La diferencia era grave, y estos líderes sintieron la necesidad de decir algo, 
ya que Graham amenazó con arrastrar a sus seguidores tras él con la fuerza de su carisma. Se 

sintieron perplejos y traicionados. Pero nunca dejaron de amar a Billy Graham, incluso cuando 
expresaron desacuerdo con sus métodos de forma pública y tajante.229  

 

La seducción del movimiento ecuménico 
 

Para comprender por qué tantos evangélicos fueron atraídos al movimiento ecuménico durante y 

 
225  Pickering, Ernest D. The Tragedy of Compromise. Greenville: Bob Jones University Press, 1994, p. 65. 
226  Pickering, Ernest D. The Tragedy of Compromise. Greenville: Bob Jones University Press, 1994, p. 65. 
227  Ashbrook, John E. New Neutralism II. Here I Stand Books, 1992, p. 36. 
228  Bauder, Kevin. “Now, About Those Differences” https://sharperiron.org/article/now-about-those-differences-

part-seventeen. 
229  Bauder, Kevin. “The Fundamentalists and Billy Graham” https://centralseminary.edu/the-fundamentalists-and-

billy-graham/ 



El movimiento ecuménico en contraste con el fundamentalismo 

126 

  

después del Concilio Vaticano II, hace falta entender que se creía que la Iglesia Católica estaba 

dando los primeros pasos hacia un retorno a la Biblia. Pensaban que podría resultar en una reforma 

en el catolicismo comparable a la reforma de Lutero, y querían animar a la Iglesia Católica en el 

proceso, y dejarles saber que estarían esperándoles en el redil del cristianismo con los brazos 

abiertos para recibirles. Era y continúa siendo un movimiento de optimismo poco realista. El 

optimismo se puede detectar en las citas de los siguientes escritos de 1963 y 1970 promoviendo 

el ecumenismo: 

 
Algunas corrientes nuevas y muy revolucionarias se han manifestado en la gran Comunión 

Romana. No es imposible que pueda tener lugar dentro de su ámbito el equivalente a una 
nueva reforma.230 

 
Nuestra crisis se produce porque ya no podemos llevar a cabo nuestra misión en la misma 
forma que antes: un catolicismo con la Biblia en la mano, despojado de imágenes, con un 

clero reducido en número pero purificado éticamente y consagrado al Evangelio, este 
catolicismo nos deja perplejos. … El pensamiento y la vida de católicos se han puesto en 
movimiento. Hay señales de que ese movimiento marcha en la dirección del Evangelio … 

¿Qué de nosotros si la Biblia llegara a ser más leída, más amada y mejor obedecida en la 
Iglesia de Roma que en nuestras Iglesias de la Reforma? Para quienes hayan estado en los 
últimos años en contacto con algunos grupos católicos, esta pregunta está lejos de ser 

puramente retórica.231 

 

Pero los evangélicos abiertos al ecumenismo en aquellos años se equivocaron en su optimismo. 

La Iglesia Católica no tenía intención alguna de abandonar sus dogmas. Cuando pasaron las 

décadas y el Vaticano continuó con sus mismas tradiciones, sacramentos y dogmas, los 

evangélicos no quisieron confesar su error, y al haberle gustado a muchos el “sabor” de la unidad 

con Roma, no quisieron abandonar el movimiento ecuménico.  

La misma revista que publicó el artículo de 1970 promoviendo el ecumenismo por José Miguez 

Bonino, había publicado un artículo en 1964 por Wilson Nelson expresando más prudencia y 

cautela ante los cambios de Roma: 

 
Alguien dirá: pero Roma está cambiando. Sí, lo está –en aspectos prácticos y no doctrinales– 
pero no está cambiando un ápice a sus doctrinas o dogmas. No puede alterar sus doctrinas sin 
ceder en una de sus pretensiones más caras y ostentadas, es a saber, que ella es semper ídem 

(“siempre la misma”). Estas doctrinas que han llegado a ser dogmas son inmutables, y muchos 
de sus dogmas están en flagrante oposición con las verdades evangélicas que no podemos ni 
sacrificar ni claudicar.232 

 

Otras precauciones expresadas acerca de los cambios superficiales en el catolicismo: 

 
No hay documentos emitidos por la jerarquía que nieguen uno solo de los dogmas peculiares 
del romanismo. Se admite un cambio de énfasis, eso sí, pero no de contenido. La tradición del 
catolicismo siempre triunfa de manera formal y oficial.233 

 

 
230  Mackay, John A. The Latin American Churches and the Ecumenical Movement. New York: Committee on 

Cooperation in Latin America, 1963, p. 21. 
231  Miguez Bonino, José. “Deuda evangélica para con la comunidad católica romana” Pensamiento Cristiano. 

Junio, 1970, págs. 127-129. 
232  Nelson, Wilson. “La ‘Nueva’ Roma y el antiguo evangelio” Pensamiento Cristiano. Marzo de 1964, p. 66. 
233  Jiménez R., Carlos. Crisis en la Teología Contemporánea. Miami, FL: Editorial Vida, 1994, p. 116. 



El movimiento ecuménico en contraste con el fundamentalismo 

127 

  

El Concilio Vaticano II ha destruido muchas barreras divisorias y ha abierto las vías de 
comunicación. Hoy día la Iglesia Católica Apostólica Romana se vuelca más hacia afuera y 
es más confiada y espontánea. Sin embargo, la nueva constitución de esta entidad da 

evidencias de que quienes promovieron el Concilio Vaticano II tienen la preocupación de 
mantener a toda costa la sustancia misma de la iglesia, pero en una forma renovada que pueda 
enfrentar el futuro. Muchos de estos cambios han sorprendido al mundo, pero tenemos que 

recordar en todo momento que se trata simplemente de la superficie. La iglesia de Roma no 
va a cambiar sus raíces. Algunos evangélicos, engañados por la actitud benevolente de la 
iglesia, han hablado de acercamiento. Esto ha provocado que algunos católicos celosos de su 

fe hayan saltado a la palestra para defenderla.234 

 

En el ecumenismo hay la filosofía errónea de que se puede afirmar la verdad, pero no se debe 

confrontar el error. “Estamos de acuerdo en diferir sobre las cosas que más importan” es una de 

las actitudes menos bíblicas del movimiento ecuménico. Algunos han procurado unidad con Roma 

a casi cualquier precio. Se enfatiza la unidad más que la pureza. Pero es tan solo una máscara de 

unidad. Hay diferencias, algunas muy profundas, en materias de doctrina, ordenanzas y régimen 

eclesiástico. La Biblia nos llama a la unidad; sin embargo, el movimiento ecuménico no representa 

la unidad dentro de los límites de los parámetros bíblicos. 

La invitación que hace la Iglesia Católica a través del ecumenismo parece tener como fin: 

“volveos a Roma y someteos”. Martyn Lloyd-Jones lo explica a continuación: 

 
Hay muchos puntos de vista divergentes respecto de la unidad. La solución del problema para 
la Iglesia Católica Romana, a pesar de su aparente gran amistad, es sencillamente la 

integración a su institución y organización. Semper Eadem es su gran lema; es decir, la Iglesia 
es “siempre la misma”. Desde su punto de vista y de acuerdo con su credo, así debe ser. Por 
lo tanto, es lógico que su idea de unidad sea que todos los sectores de la Iglesia vuelvan a la 

que es “la única y verdadera Iglesia de Cristo”.235 

 

Habrá los que dirán que nosotros los separatistas deseamos regresar a los tiempos de persecución 

e Inquisición. No es cierto. Los protestantes que promueven el ecumenismo tratarán de pintar un 

escenario donde hay tan solo dos opciones: La fea situación anterior con su persecución o el 

ecumenismo que busca unir todas las denominaciones bajo el umbral de Roma. Sin embargo, hay 

otra opción que quieren encubrir: –la separación con Roma, mientras las diversas religiones tienen 

el derecho de subsistir sin persecución y sin gobiernos que favorecen una religión sobre otra. 

 

Más razones por las que el movimiento ecuménico puede ser seductor: 

 

• Mantener una actitud positiva y enfatizar la unidad entre las religiones suena más piadoso 

y resulta más atractivo para las masas. 

• Muchos consideraban que el hecho de que la Iglesia Católica hubiera pasado de perseguir 

a los cristianos a querer colaborar con ellos era algo que solo Dios podía hacer, por lo que 

este movimiento debía ser de Dios. “Debemos sumarnos y formar parte de lo que Dios 

está haciendo”. 

• Ver a católicos y protestantes que antes parecían odiarse ahora abrazarse en el espíritu del 

ecumenismo y la unidad podría hacer que el movimiento parezca hermoso y algo que 

Dios aprueba. 

 
234  Jiménez R., Carlos. Crisis en la Teología Contemporánea. Miami, FL: Editorial Vida, 1994, págs. 120-121. 
235  Lloyd-Jones, D. Martyn. Unidad Cristiana. Misiones, Argentina: Ediciones Hebrón, 1973, p. 7. 



El movimiento ecuménico en contraste con el fundamentalismo 

128 

  

• Algunos sin convicciones firmes acerca de la separación bíblica se cansan de luchar 

contra el error. Es más fácil ceder, dejarse llevar y hacer lo que es popular en los círculos 

religiosos. 

 

“Velad” es uno de los mandatos que se repiten con mayor frecuencia en las Escrituras. No es un 

mandato simplemente mirar con la boca abierta mientras vemos que las cosas se desmoronan a 

nuestro alrededor. Es estar en guardia y actuar si es necesario. En Nehemías 4 tenemos el ejemplo 

de los trabajadores que trabajaban con una mano y sostenían un arma en la otra. Pelea la buena 

batalla de la fe (1 Timoteo 6:12). 

El escritor de la presente obra ha trabajado en el ministerio junto a dos predicadores que fueron 

salvos bajo el ministerio de Billy Graham. Sin embargo, la multitud de personas salvas (por las 

cuales siempre debemos estar agradecidos), no debe usarse para excusar prácticas antibíblicas por 

parte de Graham. 

Debe haber separación con inconversos y apóstatas, pero principalmente en el ámbito de 

compañerismo espiritual y con instituciones eclesiásticas. Pero hay que cuidarse del peligro de 

convertirse en fariseo. Por ejemplo, Marcos 2:16 nos dice que Jesús comió con publicanos y 

pecadores. Debe haber separación de líderes religiosos inconversos y los que enseñan falsa 

doctrina. Hubo una diferencia en la separación que Cristo implementó entre líderes religiosos 

falsos inconversos (como escribas, fariseos y saduceos) y la gente inconversa común dispuesta a 

escucharle. 

 

La lógica bíblica de la separación 
 

Si alguien no debe ser recibido en su propia casa (2 Juan 1:10-11), ¿cuánto menos debe ser 

invitado a un seminario para capacitar a otros, o a un púlpito para exhortar a otros, o a un programa 

denominacional para influir en otros, o recibir sostén económico, o recibirle en una agencia 

misionera para difundir su herejía por todo el mundo?  

Algunas publicaciones evangélicas en la década de los sesenta reconocieron el peligro del 

ecumenismo que surgía a su alrededor, e emitieron advertencias al cristianismo:  

 
Propagando una cruzada entusiasta para unir el cristianismo, los ecuménicos han declarado 
que eso de que el cuerpo de Cristo esté dividido es un pecado y un escándalo. Sin embargo, 
de hecho, el movimiento ecuménico es el que presenta un peligro verdadero. ... La verdad es 

que las diferencias doctrinales representan las convicciones sinceras de hombres honrados que 
no están de acuerdo en asuntos básicos. El esperar que estos hombres disuelvan sus diferencias 
en el elíxir impetuoso de la unión de la iglesia, es asumir que las ideologías por las cuales han 

sufrido y muerto los hombres no son realmente importantes; que Lutero, Calvino, Knox y 
Wesley y todos sus descendientes espirituales hasta este día, han estado luchando por asuntos 

no esenciales. ¿No estamos presenciando en el movimiento ecuménico el nacimiento de una 
forma nueva y espantosa de intolerancia o fanatismo religioso: la suposición de que cualquiera 
que se mantiene firme en sus creencias es culpable de una actitud perversamente obstinada y 

anticristiana? ¿Qué podemos decir acerca de estas diferencias doctrinales que dividen a la 
cristiandad? ¿Pueden los hombres sinceros arrojarlas al lugar de los desperdicios por amor a 
la unidad? ¿Se destaca, realmente, la unión eclesiástica, como el monte Everest sobre todas 

las demás doctrinas? ¿Podrá el “diálogo” disolver la disensión en tales doctrinas básicas como 
el bautismo, la cena del Señor, la libertad religiosa, el gobierno de la iglesia y el papel que 

desempeña la virgen María?236 

 

 
236  Buchanan, Henry A. y Brown, Bob W. “El movimiento ecuménico es una amenaza para el protestantismo” El 

Pastor Evangélico. julio-septiembre de 1965, págs. 245-247. 



El movimiento ecuménico en contraste con el fundamentalismo 

129 

  

Los bautistas no aceptan la aserción ecuménica que afirma que el denominacionalismo es un 
escándalo para la causa del cristianismo, que es un despilfarro, y que es una práctica egoísta 
y pecaminosa. La diversidad de iglesias que tuvo su origen en la Reforma Protestante ha dado 

vitalidad, fortaleza y avance al cristianismo, y ha sido la separación de dichas iglesias lo que 
ha contribuido a la multiplicación del testimonio por parte de los cristianos. Las luchas, las 
tensiones y los debates doctrinales han purificado la verdad, y sus resultados han sido 

benéficos más bien que perjudiciales. El abolir el denominacionalismo sería lo mismo que 
volver a los días de la Reforma y a la práctica del catolicismo medieval. 

Los bautistas tampoco aceptan la teoría ecuménica de que la “consolidación” de todas las 

iglesias cristianas en “una iglesia” ayudaría a resolver todos los problemas que confronta el 
cristianismo, y que le daría más vitalidad, contribuyendo a su renovamiento espiritual, y le 

aseguraría más victorias. Históricamente hablando, ha habido atraso y no adelanto cuando se 
ha intentado unificar las iglesias.237 

 
... El movimiento ecuménico actual tiende a esquivar los problemas teológicos afirmando que 
son “insignificantes”, o que pueden ser reconciliados cuando se discuten honradamente. Sin 
embargo, los bautistas no pueden pasar por alto la sima tan profunda que separa a los 

evangélicos y a los católicos en lo referente a sus creencias. ¿Es la Biblia o es la iglesia la 
fuente de autoridad, de fe y de práctica? ¿Se obtiene la salvación por medio de la fe personal 
en Cristo o a través de la iglesia? ¿Tendrán alguna autoridad aquí sobre la tierra las enseñanzas 

de la iglesia o la voz del Espíritu Santo que habla a cada creyente en lo particular?  
Es un hecho que la indiferencia doctrinal no soluciona las diferencias doctrinales. Los 

bautistas tienen frente a ellos el dilema de que, si pertenecen a esta unidad de iglesias, tendrán 
que descartar sus convicciones, y ellos consideran que este obstáculo es insuperable, ya que 
están convencidos de que algunas congregaciones se han alejado de la verdad del Nuevo 

Testamento. Ellos no creen que los lazos de esta unión puedan ser firmes a menos que todas 
las iglesias que forman esta unión se apeguen a las enseñanzas neotestamentarias.238 

 

Cuando la Iglesia Católica comenzó algunas reformas en el ámbito del Concilio Vaticano II y se 

empezaron a ver los efectos de menos hostilidad contra protestantes, hubo evangélicos que 

felicitaron a dirigentes de la Iglesia Católica por introducir dichos cambios. Esas felicitaciones en 

sí no estaban fuera de lugar. Estos evangélicos habían experimentado la hostilidad de la Iglesia 

Católica (o en ocasiones por gobiernos católicos) en tiempos pasados, y estaban experimentando 

sentimientos de alivio, y era de sentido común alentar esas reformas para que continuaran.  

Un escritor que ya citamos anteriormente con sus precauciones, no obstante señaló un 

beneficio práctico de los cambios a partir del Concilio Vaticano II del cual los evangélicos 

deberían aprovechar: 

 
Hay menos prejuicios y menos persecución ahora que desde el comienzo del movimiento 
evangélico. Es más fácil repartir tratados y hablar con las personas acerca del Evangelio y del 

modo de vivir evangélico que ha sido hasta ahora. Aprovechemos esto.239 

 

El hecho de tener una postura separatista hacia Roma no significa que uno tenga que ser amargo 

y hacer proclamaciones ofensivas como “¡que muera la virgen!” o algo por el estilo. Es posible 

ser firme y ser un caballero a la vez. 

La mejor forma de alcanzar al católico es por predicar las buenas nuevas de la muerte, sepultura 

y resurrección de Jesucristo. Esto no significa que jamás se pueda señalar y refutar una falsa 

 
237  Dehoney, Wayne. “Los bautistas del sur y el movimiento ecuménico” El Pastor Evangélico. abril-junio de 

1967, págs. 168-169. 
238  Ibid. 
239  Nelson, Wilson. “La ‘Nueva’ Roma y el antiguo evangelio” Pensamiento Cristiano. Marzo de 1964, p. 67. 



El movimiento ecuménico en contraste con el fundamentalismo 

130 

  

enseñanza católica con la Biblia, o que no se pueda predicar una serie acerca del catolicismo. Pero 

debe ser hecho con tacto, con amor y compasión. Pero una vez más, la forma más efectiva para 

alcanzar a los católicos es predicar el evangelio, y una vez que se arrepienten, estarán en una 

condición para ser iluminados por el Espíritu Santo y reconocer los errores del catolicismo. 

 
Esto cita la revista [evangélica] venezolana Estrella de la Mañana (octubre de 1974): 
Ya que con el Concilio Vaticano II oficialmente se nos quitó el mote de herejes para cedernos 
el “honroso” calificativo de “hermanos separados” tenemos que afirmar que los principios 

sustentados por el movimiento de reforma tienen vigencia todavía. Rechazamos la pretendida 
autoridad papal, las doctrinas y también las prácticas de la iglesia de Roma, por considerarlas 

anti bíblicas y, por tanto, anticristianas … Roma desea ejercer una total hegemonía sobre el 
cristianismo en general. Algunos grupos luteranos, la iglesia anglicana, la ortodoxa griega y 
otras están cayendo en sus redes. Orgullosos de nuestra herencia espiritual, decimos a Lutero, 

Calvino, Melanchton…: No los hemos olvidado. Con ustedes seguimos afirmando: “Sola 
Escritura, sola fe, sola gracia.”240 

 
Sin embargo, el doctor Juan A. Mackay, uno de los líderes del movimiento ecuménico, 
observa con tristeza: “Ahora la unidad no es para realizar la misión. La unidad es sólo para 
estar unidos.” Advierte que “cuando se interpreta la unidad como la unidad institucional y el 

control episcopal, y cuando se considera que estas dos cosas son indispensables para la 
verdadera unidad, se debe considerar a la estructura eclesiástica más unificada en la historia 

cristiana que ha sido la de la iglesia católica hispánica, la cual también ha sido la más estéril 
espiritualmente y la más funestamente fanática.241 

 

La presión y la insistencia en la unidad en círculos religiosos es de tal magnitud que algunos hasta 

dudan de la salvación de los que rechazan el movimiento ecuménico: 

 
Dijo el arzobispo Iakovos, primado ortodoxo griego de América del Norte y del Sur: “Quienes 

se oponen a la unidad de los cristianos deben preguntarse francamente si son cristianos”.242 

 

Una lista de las diferencias importantes sobresalientes entre el protestantismo y el catolicismo 

romano incluiría al menos lo siguiente: 

 
1. Autoridad: tradición de la iglesia más Escritura, o Escritura sola 
2. La naturaleza de la iglesia 

3. La naturaleza de la experiencia cristiana 
4. El papado y la infalibilidad papal 
5. El ministerio y el sacerdocio 

6. Los sacramentos 
7. La sagrada comunión y el sacrificio de la misa 

8. Penitencia e indulgencias 
9. Ordenación y unción 
10. Matrimonio 

11. Purgatorio 
12. Desarrollo dogmático del culto a la Virgen María 
13. Culto a los santos y veneración de imágenes y reliquias 

14. Principios morales 

 
240  Jiménez R., Carlos. Crisis en la Teología Contemporánea. Miami, FL: Editorial Vida, 1994, p. 123. 
241  Ibid., p. 107. 
242  Lowell, C. Stanley. The Ecumenical Mirage. Grand Rapids: Baker Book House, 1967, p. 29. 



El movimiento ecuménico en contraste con el fundamentalismo 

131 

  

15. Libertad religiosa y relaciones Iglesia-Estado243 

 

Bosquejo de postura bíblica de separación 
 

1. Debemos separarnos de aquellos que no son sanos en la fe (2 Timoteo 3:5). 

2. No debemos ayudar a la causa de los impíos (2 Crónicas 19:2). 
3. No debemos dar honor al que niega la fe (Gálatas 1:6-9). 
4. Debemos examinar la posición teológica de una persona y encontrarla aceptable antes 

de cooperar con él en los esfuerzos espirituales (1 Juan 4:1). 
5. Se nos ordena no unir fuerzas con los incrédulos en la obra del Señor (2 Corintios 

6:14). 
6. No debemos enfatizar la unidad a expensas de la pureza doctrinal (Judas 3). 
7. No debemos alentar o cooperar con personas de mala doctrina (2 Juan 10, 11).244 

 

Principios bíblicos versus evangelismo ecuménico 
 

1. No debemos tener compañerismo con los liberales para ganarlos para Cristo. 

2. No debemos honrar a los falsos profetas como verdaderos líderes cristianos. 
3. No debemos desobedecer las Escrituras para ganar almas para Cristo. 
4. No debemos desobedecer las Escrituras con el argumento de que estamos 

demostrando el amor de Dios. 
5. No debemos tratar de complacer a la cantidad de gente más grande posible a fin de 

obtener una audiencia solidaria para el evangelio. 

6. No debemos excusar la falsa doctrina como si tuviese poca importancia. 
7. Debemos reconocer que la sana doctrina tiene prioridad sobre el compañerismo y que 

el verdadero compañerismo se basa en la sana doctrina.245 

 

Razones por no ser ecuménico 
Por Russell George 

II Tesalonicenses 2:7 

 

I. Lo que significa la palabra ecumenismo. 

A. Se encuentra 15 veces en el Nuevo Testamento en griego. 

1. Significa el mundo poblado. 

2. Ejemplo:  Mateo 24:14 

3. En su uso en el Nuevo Testamento, nunca promueve la unión de grupos de creyentes. 

B. Su significado moderno. 

1. El diccionario American College dice que tiene que ver con la totalidad de la iglesia  

    cristiana. 

2. Según el Manual Juvenil de la Iglesia Metodista: La palabra significa la unidad de la fe  

    en todo el mundo. 

C. Ellos quieren presumir que todos los grupos con el nombre “cristiano” son básicamente  

     iguales. 

II. Lo que promueve el movimiento ecuménico. 

A. Satanás. 

1. I Timoteo 4:1-6 

2. II Tesalonicenses 2:4-12,  especialmente el v. 9. 

 
243  Ibid., p. 122. 
244  Pickering, Ernest. Biblical Separation. Schaumburg: Regular Baptist Press, 1979, p. 154. 
245  Pickering, Ernest. The Tragedy of Compromise. Greenville: Bob Jones University Press, 1994, pp. 68-74. 

https://biblia.com/bible/rvr60/2%20Ts.%202.7?culture=es
https://biblia.com/bible/rvr60/Mat.%2024.14?culture=es
https://biblia.com/bible/rvr60/1%20Tim.%204.1-6?culture=es
https://biblia.com/bible/rvr60/2%20Ts.%202.4-12?culture=es


El movimiento ecuménico en contraste con el fundamentalismo 

132 

  

3. Si Satanás no está a favor, ¿qué tiene él en contra? 

4. Yo no estoy a favor de algo a menos que estoy un 100% convencido de que Satanás está  

    en contra. 

B. El socialismo. 

1. Muchos de los religiosos liberales están a favor del socialismo. 

2. Los comunistas también han promovido el movimiento. 

C. La Iglesia Católica contribuye al ecumenismo. 

1. Favorece a ellos. 

2. Sirve para desanimar a los católicos de abandonar a la iglesia católica. 

D. La naturaleza humana contribuye al ecumenismo. 

1. Porque no promueve la predicación en contra del pecado. 

2. Quieren adorar lo que es grandioso. 

 E. El cristiano a medias está a favor del ecumenismo. 

1. No leen su Biblia, y por eso son ignorantes de porciones que nos mandan a separarnos  

    de la falsa doctrina. 

2. Ellos no tienen la fuerza espiritual para defender lo que es recto. 

3. Ellos prefieren iglesias que no dicen mucho sobre el temor de Dios, la separación, el  

    pecado, etc. 

III. ¿Hacia dónde nos llevará el ecumenismo? 

A.  Lea Apocalipsis 17. 

B. Una gran iglesia mundial controlada por: 

1. Cristos falsos.  Mateo 24:24 

2. La bestia. 

3. La ramera. 

IV. La actitud debida hacia el ecumenismo. 

A. Pruébelos.  I Juan 4:1 

B. Fijéis en los que causan divisiones y tropiezos en contra de la doctrina que vosotros habéis  

     aprendido, y que os apartéis de ellos.  Romanos 16:17 

C. Reprendedlos duramente.  Tito 1:13 

D. No participéis en las obras infructuosas de las tinieblas.  Efesios 5:11 

E. Apartéis de todo hermano que ande desordenadamente.  II Tesalonicenses 3:6 

F. No lo recibáis en casa.  II Juan 10-11 

G. No os juntéis con él.  II Tesalonicenses 3:14 

H. Salid de en medio de ellos.  II Corintios 6:17 

 

Conclusión 

 

No se puede temer a Dios y evitar su verdad. Me siento culpable si hago algo a favor de las obras 

infructuosas de las tinieblas. Yo amo demasiado la Palabra de Dios para sentirme cómodo con los 

del movimiento ecuménico. 

 

 

https://biblia.com/bible/rvr60/Apoc.%2017?culture=es
https://biblia.com/bible/rvr60/Mat.%2024.24?culture=es
https://biblia.com/bible/rvr60/1%20Jn%204.1?culture=es
https://biblia.com/bible/rvr60/Rom.%2016.17?culture=es
https://biblia.com/bible/rvr60/Tit%201.13?culture=es
https://biblia.com/bible/rvr60/Efe%205.11?culture=es
https://biblia.com/bible/rvr60/2%20Ts.%203.6?culture=es
https://biblia.com/bible/rvr60/2%20Jn%2010-11?culture=es
https://biblia.com/bible/rvr60/2%20Ts.%203.14?culture=es
https://biblia.com/bible/rvr60/2%20Cor.%206.17?culture=es


 

133 
 

Capítulo 20 - Principios bíblicos de separación eclesiástica 
 

Por lo cual salid de en medio de ellos, y apartaos, dice el Señor, y no toquéis lo inmundo; y yo os 

recibiré (2 Corintios 6:17). 

 

Un aspecto en el que el fundamentalismo se destaca y se diferencia del evangelicalismo es su 

énfasis en la separación. En este capítulo abordaremos cuestiones prácticas relacionadas con la 

separación, incluyendo el qué, el porqué, el cuándo, el dónde, la frecuencia y el alcance de la 

separación. Comenzaremos con algunas citas extensas del excelente libro de Ernest Pickering, 

Separación Bíblica: 

 
¿Se puede detener el curso de la apostasía una vez que se ha arraigado firmemente en una 

institución? ¿Es posible, a través de la enseñanza bíblica diligente y el evangelismo, expulsar 
de una denominación religiosa a aquellos que están enseñando el error y traer esa institución 

de regreso a la verdad? Es en este mismo punto que se desarrolla el conflicto entre los no 
separatistas y los separatistas. En todos los siglos, los no separatistas siempre han enfatizado 
la esperanza de que la situación, por oscura que parezca, no era completamente desesperante; 

Dios podría intervenir, traer un avivamiento y un regreso a los principios de las Escrituras. 
Ciertos hechos básicos acerca de la apostasía tal como aparecen en el estudio del Nuevo 
Testamento, sin embargo, parecen contradecir tal optimismo. 

La apostasía es muy grave. La totalidad de la revelación sobre el tema indicaría que la ira 
de Dios arde contra los que se apartan de la fe. 

La apostasía es definible y detectable. No debemos parecer confundidos por lo que 
constituye la apostasía. Está claramente delineada para nosotros. Quienes la promulgan 
pueden ser fácilmente identificados. 

La apostasía es generalizada y progresiva. El Señor Jesús compara la enseñanza falsa con 
la levadura en su enseñanza a los discípulos (Mateo 16:12). Específicamente declara que la 
levadura representa la “doctrina de los fariseos y de los saduceos”. La “levadura de los 

fariseos” es externalismo religioso (Mateo 16:6; 23:14, 16, 28). La “levadura de los saduceos” 
es el escepticismo hacia lo sobrenatural (Mateo 22:23, 29). La “levadura de los herodianos” 
es el espíritu de conformismo mundano (Mateo 22:16-21). … 

La apostasía es irremediable y le espera el juicio (2 Pedro 2:17, 21; Judas 11-15). En 
ninguno de estos pasajes se da ninguna esperanza de que la apostasía sea refrenada y la verdad 

triunfe. Los apóstatas no se convertirán, no se arrepentirán de sus errores y no volverán al 
redil. Para ellos “la más densa oscuridad está reservada para siempre” (2 Pedro 2:17). Están 
espiritualmente sin vida, vagando en la oscuridad y condenados al juicio (Judas 12, 13). 

La historia de la iglesia no da ningún ejemplo de un grupo o denominación que, habiendo 
sido capturado por apóstatas, haya sido rescatado y restaurado a un testimonio bíblico. 
Ninguna evidencia bíblica, según el conocimiento de este autor, apoya el concepto de que la 

iglesia profesante como un todo volverá a su fe prístina y apostólica antes del regreso de 
Cristo. Si bien los separatistas a menudo son ridiculizados como pesimistas sin esperanza, su 

pesimismo con respecto al futuro, tanto del mundo como de la iglesia profesante, no se basa 
en una naturaleza taciturna, sino en declaraciones específicas de las Escrituras. A medida que 
la era avance hacia su fin, la apostasía se profundizará, “vendrán tiempos peligrosos” (2 

Timoteo 3:1), y “los malos hombres y los engañadores irán de mal en peor” (2 Timoteo 3:13). 
La apostasía llegará a su cima durante el tiempo de la tribulación en la madre de las rameras, 

Babilonia la Grande (Apocalipsis 17).246 

 
Una institución es apóstata cuando: 

 
246  Pickering, Ernest. Biblical Separation. Schaumburg: Regular Baptist Press, 1979, pp. 159-161. 



Principios bíblicos de separación eclesiástica 

134 

  

(1) Los hombres y mujeres en su liderazgo niegan las verdades de la fe cristiana. Si se les da 
la bienvenida en los puestos de liderazgo, la institución se ha ido; los individuos dentro de él 
puede que estén sanos todavía. 

(2) Las publicaciones oficiales y las presentaciones en los medios de comunicación 
promueven puntos de vista contrarios a la fe cristiana ortodoxa. 
(3) Las escuelas oficiales de la institución emplean miembros de la facultad y/o utilizan 

oradores visitantes para enseñar puntos de vista que están en desacuerdo con las doctrinas 
cristianas esenciales. 
(4) La dirección del grupo o la mayoría de sus integrantes no hacen ningún esfuerzo por 

expurgar a las partes infractoras. 
A veces se plantea la objeción de que el hecho de determinar qué constituye doctrina 

esencial y determinar cuándo un grupo es realmente apóstata requiere ejercer juicio. Sí, es 
cierto. Se deben hacer juicios aquí como en muchas otras áreas del andar cristiano. Pero esto 
no invalida el principio de separación. El hecho de que el acto de separación requiera un juicio 

no implica que el juicio sea incorrecto o que la acción sea incorrecta. Dios ha dado amplias 
pautas espirituales para ayudar al creyente enseñado por el Espíritu a hacer esos juicios.247 

 

Del mismo libro, citando a Klaas Runia sobre cuándo la separación es justificada: 

 
1. La iglesia misma en sus declaraciones doctrinales oficiales se opone al Evangelio y 

se niega a corregir sus errores. 
2. La iglesia obliga al creyente a creer o hacer cosas que son claramente contrarias a la 

Palabra de Dios. 

3. La iglesia ya no da libertad para creer o hacer lo que claramente manda la Palabra de 
Dios. 

4. La iglesia en su capacidad oficial... se niega a tratar con herejes, a pesar de las 

protestas o acusaciones.248 

 

¿Qué queremos decir con compañerismo? El compañerismo es lo opuesto a la separación. 

 

 Separación                                          Compañerismo 

 

Un ejemplo de la vida real sería la selección de artículos de diversos autores en el sitio del escritor, 

literaturabautista.com A pesar de lo que uno pueda llegar a pensar debido al nombre del sitio, 

algunos autores no son bautistas. Algunos son neoevangélicos. ¿Por qué permite algunos 

escritores neoevangélicos? 

 

• En algunos casos, no hay escritos alternos mejores sobre el tema escrito por un 

fundamentalista. 

• El escrito es algo fijo, que no cambia; en comparación, el ofrecimiento del púlpito a un 

neoevangélico involucra un riesgo porque no se puede saber de antemano exactamente lo 

que dirá. 

 

Personalmente, el autor de la presente obra estaría dispuesto a invitar a un evangélico de los más 

conservadores a su púlpito bajo ciertas condiciones estrictas. Por ejemplo, no estaría en contra de 

traer a Ken Ham del ministerio Respuestas en Génesis a su iglesia para dar un seminario 

relacionado con el creacionismo. Algunos quizás no estarían de acuerdo. Al fin y al cabo, estas 

clases de decisiones son entre el pastor, sus miembros y Dios. Se podría señalar que hay riesgos 

 
247  Pickering, Ernest. Biblical Separation. Schaumburg: Regular Baptist Press, 1979, pp. 162-163. 
248  Ibid., p. 211. 



Principios bíblicos de separación eclesiástica 

135 

  

aun si se trae un predicador fundamental, del cual se conoce poco, a su púlpito. Pero de todos 

modos, cuando se está considerando un predicador fundamental del cual uno tiene poco 

conocimiento, debe haber un intento de llegar a saber lo suficiente para entonces poder invitarlo 

con más confianza. Algo que debemos tomar en cuenta es que confiar el púlpito a un predicador 

prácticamente se considera como una aprobación de su ministerio ante los miembros de la iglesia, 

aún más que la recomendación de algún libro de algún autor.  

Algunas citas de los escritos de Kevin T. Bauder: 

 
En cuarto lugar, algunos fundamentalistas oscurecieron los criterios de separación. Si bien su 

práctica de separación se volvía cada vez más draconiana, sus criterios perdían relevancia. 
Los fundamentalistas comenzaron separándose de quienes negaban el evangelio. Luego se 

separaron de quienes lo menospreciaban, privándolo de su legítimo papel como límite de la 
fe y la comunión cristianas. Sin embargo, hacia 1970, algunos fundamentalistas practicaban 
la separación de los “hermanos desobedientes” de cualquier tipo; y, por supuesto, la 

“desobediencia” podía entenderse como casi cualquier desacuerdo. A principios de la década 
de 1970, un hermano incluso publicó una historia dedicada a la idea de que el 
fundamentalismo implicaba la denuncia militante de “todas las afirmaciones y actitudes no 

bíblicas”. Para estas personas, el fundamentalismo se había convertido prácticamente en un 
“todoismo”.249 

 
Estas circunstancias parecen colocar a los cristianos en un dilema. Por un lado, debemos 
separarnos de los hermanos desobedientes. Si no cumplimos con este requisito, corremos el 

riesgo de desobediencia nosotros mismos. Por otro lado, si nos separamos de todo hermano 
desobediente, nos separaremos de todos, incluidos nosotros mismos. Seguramente este 
comportamiento es cismático.250 

 
Hacer del compañerismo una cuestión de todo o nada es un grave error. Este error lo cometen 
algunos fundamentalistas y algunos evangélicos. Si los evangélicos perciben que cualquier 

nivel de compañerismo está garantizado, a menudo asumen que cada nivel de compañerismo 
es obligatorio. Si los fundamentalistas perciben que cualquier nivel de compañerismo es 
imposible, a menudo concluyen que la separación total es obligatoria. Estos son errores 

iguales y opuestos.251 

 

El cristiano sabio reconocerá que el fundamentalismo con su doctrina sana y la separación bíblica 

no es un paquete completo. Es posible ser un fundamental en este sentido y fallar en otras áreas, 

tal como su caminar con Dios, la familia, pureza personal e integridad. En los ojos de Dios, ser 

fundamental no es suficiente. El fundamentalismo en sí, trata más con la postura doctrinal y 

práctica eclesiástica, y no tanto la espiritualidad personal. El fundamental que falla en su vida 

personal demuestra una falta de equilibrio. El bautista balanceado combinará principios del 

fundamentalismo con distintivos bautistas.   

La lucha de contender ardientemente por la fe no es solo para predicadores o líderes de la 

iglesia. ¿Qué puedes hacer como laico? 

 

1. Si alguna vez cambia la membresía de su iglesia, asegúrese de que la nueva iglesia no sea 

neoevangélica, o que de alguna forma se acerca al modernismo. 

 
249  Bauder, Kevin. “Now, About Those Differences” https://sharperiron.org/article/now-about-those-differences-

part-seventeen 
250  Bauder, Kevin. “Now, About Those Differences” https://sharperiron.org/article/now-about-those-differences-

part-twenty-two 
251  Bauder, Kevin. “Separation from Professing Brethren - Notes toward an Understanding” 

https://sharperiron.org/article/separation-from-professing-brethren-notes-toward-understanding 



Principios bíblicos de separación eclesiástica 

136 

  

2. No done a organizaciones humanistas / modernistas. 

3. Evite que sus hijos se matriculen en universidades modernistas “cristianas”. 

4. Si alguna vez está en un comité de búsqueda pastoral, o como miembro de la iglesia 

votando por un nuevo pastor, haga las preguntas correctas y evite a los neoevangélicos 

que acercarán a la iglesia al modernismo. 

5. Advierta a sus seres queridos que están a punto de tomar decisiones equivocadas. 

6. Estudie la Palabra de Dios para que pueda tomar decisiones basadas en principios bíblicos 

en estas áreas. 

 

Debemos velar por todo lo que apreciamos: 

 

1. Nuestras iglesias 

2. Escuelas bíblicas 

3. Agencias misioneras 

4. Editoriales 

5. Nuestras familias 

 

La apostasía envolverá su espiral viscosa alrededor de todo lo que apreciamos. Esto incluye 

astucia, engaño, maquinación y conspiración. 

El fundamentalismo de hoy necesita de hombres y mujeres que estén dispuestos a contender 

ardientemente por la fe. ¿Está usted dispuesto? 

 
Con la influencia resurgente del movimiento fundamentalista y el potencial que trae para el 
avivamiento nacional, debemos defender constantemente lo esencial y absoluto del 

cristianismo. La marea abrumadora del secularismo, el humanismo y el liberalismo tiene la 
intención de destruir la iglesia de Cristo. Así como nuestros antepasados fundamentalistas 
resistieron los vientos del liberalismo que azotaban el Atlántico, nosotros en nuestra 

generación debemos resistir la marea del secularismo que ha permeado todos los niveles de la 
sociedad. Debemos defender la Biblia como inspirada e infalible. Debemos predicar a un Jesús 
quien es Dios, uno que murió una muerte sustitutiva, fue sepultado, resucitó y regresará a la 

tierra. Alcemos la bandera de la Verdad y agitemos su bandera en alto. Debemos defender sin 
concesiones la Verdad que nos ha liberado.252 

 

En definitiva, la práctica de la separación bíblica no es una opción para el creyente fiel, sino un 

mandato divino esencial para preservar la pureza de la iglesia frente al avance innegable de la 

apostasía y el error teológico. Sin embargo, esta defensa de la verdad requiere un discernimiento 

maduro que evite tanto el aislamiento cismático por diferencias menores como la tolerancia 

peligrosa que compromete el Evangelio. Al final, el objetivo de separarnos del error es la 

preservación de nuestras iglesias, instituciones y familias bajo la obediencia a Dios, asegurando 

que la luz de la verdad bíblica siga brillando sin mezcla en medio de una generación que se aleja 

cada vez más de los fundamentos.

 
252 Dobson, Ed. “Fundamentalism - it’s roots” Fundamentalist Journal. Sep. 1982, p. 27. 



 

137 
 

Capítulo 21 - La situación de otras denominaciones y convenciones 
 

Hubo una larga etapa en la historia de la iglesia cuando existía amplia cooperación entre ciertos 

grupos, tales como metodistas, presbiterianos y bautistas. Cuando una de sus iglesias tenía una 

campaña o una serie de reuniones especiales, era normal que las otras denominaciones nombradas 

lo respaldaran con su presencia, especialmente en lugares rurales más aislados. Este 

compañerismo continuó en las primeras etapas del movimiento fundamentalista entre los que eran 

más conservadores en teología. Algunos de estos fundamentalistas no bautistas bautizaban por 

aspersión. Los bautistas, como es natural, discrepaban. Aunque la diferencia en método de 

bautismo es un asunto serio, comparado con lo que estaba bajo juicio en la batalla 

fundamentalista-modernista, el asunto de métodos de bautismo era menor. Dada la gran amenaza 

del modernismo, los grupos fundamentalistas dentro de las denominaciones dejaron al lado sus 

diferencias menores para mantenerse unidos contra el enemigo común del modernismo, porque el 

futuro de sus denominaciones e instituciones estaba en el balance. Coincidían en doctrinas vitales, 

y ambos estaban en la misma batalla de derrotar a las fuerzas de las tinieblas que amenazaban sus 

denominaciones. Por lo tanto, cuando la autoridad de la Biblia comenzó a ser atacada, fue natural 

que mantuvieran un frente unido para enfrentar al enemigo. 

Algunas denominaciones y convenciones mencionadas en el presente capítulo recibieron 

cobertura más extensa en otros capítulos. El motivo del presente capítulo es proveer información 

adicional, además de tratar brevemente con otros grupos. 

  

Metodistas 
 

Preocupado por el futuro del metodismo, su fundador John Wesley expresó una vez: 

 
No temo que el pueblo llamado metodista deje de existir en Europa o América, pero temo que 
exista como una secta muerta con forma de religión sin poder. Si alguna vez el metodismo es 
derrocado, será a manos de nuestros eruditos que no creen en sus doctrinas ni practican sus 

reglamentos. Estos son los hombres de quienes debe purgarse o caerá por su propio peso.253 

 

L. W. Munhall (1843-1934) fue un metodista fundamental y uno de los contribuyentes a la serie 

de libros Los Fundamentos. Escribió libros contra el modernismo como Anti-Higher Criticism; 

or, Testimony to the Infallibility of the Bible y Breakers! Methodism Adrift. 

Roberto P. Shuler (1880-1966) fue un metodista fundamental, quien tronó contra doctrina 

apóstata sin miedo alguno. Fue editor del periódico The Methodist Challenge, en el cual advirtió 

abiertamente acerca del liberalismo teológico. Escribió What New Doctrine is this?, el cual fue 

publicado en 1952 por la editorial fundamental Sword of the Lord. John R. Rice elogió a Shuler 

del siguiente modo en la introducción de dicho libro: 

 
Amo a este hombre. Lucha contra el pecado. Exalta a Jesucristo como Salvador nacido de una 
virgen, crucificado y resucitado, y su Deidad encarnada. No se deja intimidar, comprar ni 
silenciar por presión. Tiene convicciones, lealtades y pasiones santas que lo hacen un 

predicador.254 

 

Por la mayor parte de su vida, el gran líder Bob Jones, Sr. (1883-1968) perteneció a una iglesia 

metodista. Dado que existen opiniones diversas acerca de la afiliación denominacional de Jones, 

 
253  Criswell, W. A. These Issues We Must Face. Grand Rapids, Zondervan, 1953, p. 49. 
254  Rice, John R. “Publisher's Introduction” What New Doctrine is this? Wheaton: IL: Sword of the Lord 

Publishers, 1952, p. 5. 



La situación de otras denominaciones y convenciones 

138 

  

citamos de un escrito por su hijo:  

 
Durante muchos años, mi padre dejó su carta de membresía en la iglesia de [Roberto P.] 
Shuler, porque no quería ser miembro de una iglesia metodista ordinaria. Finalmente, cuando 

el Dr. Shuler se jubiló, papá abandonó la denominación metodista para siempre.255 

 

Hermanos Libres 
 

Los Hermanos Libres, o Asambleas de Hermanos, han tenido creencias y prácticas similares a los 

bautistas, con excepciones menores, como el asunto de la pluralidad de pastores. Líderes de los 

hermanos libres de carácter fundamental que se han distinguido a través de los años incluirían 

Hudson Taylor, George Müller y Harry Ironside. 

 

Convención Bautista del Sur 
 

Los líderes de la Convención Bautista del Sur estuvieron menos involucrados en contender contra 

los modernistas en las épocas tempranas del inicio del fundamentalismo, probablemente porque 

mucha de la controversia se concentraba al norte del país. Sin embargo, Edgar Y. Mullins, 

presidente del Seminario Bautista Teológico del Sur, contribuyó un capítulo a la serie de libros 

Los Fundamentos.  

A lo largo de su historia, la convención ha tenido que lidiar con algunos casos de profesores 

de tendencia liberal en sus seminarios. El primer caso prominente sería el de Crawford H. Toy, 

un profesor del Seminario Teológico Bautista del Sur en Louisville, Kentucky. En sus escritos, y 

tal vez en sus enseñanzas en el seminario, se manifestaba a favor de la teoría de la evolución, trató 

ciertos relatos bíblicos como leyendas y rechazó la interpretación cristológica de Isaías 53, entre 

otros asuntos.256 James P. Boyce, el presidente del seminario, le confrontó, lo cual resultó en la 

renuncia de Toy de dicha institución en 1879. 

A través de las décadas, hubo casos en los cuales la Convención Bautista del Sur fue muy lenta 

en tratar con casos de profesores liberales en sus seminarios y de ciertas publicaciones 

patrocinadas por la convención..  

De hecho, sí hubo un resurgimiento conservador a principios de la década de 1980 en la 

Convención Bautista del Sur, aunque no ha estado exento de agitación interna entre quienes han 

intentado resistirlo. Se recomienda la obra en varios volúmenes The Truth in Crisis por James C. 

Hefley para quienes deseen profundizar en este tema. 

El historiador Gerald Priest aportó la siguiente observación en el año 2004: 

 
Algunos creen que la rara excepción [éxito en expulsar a los usurpadores mediante maniobras 

eclesiásticas o la imposición de pruebas de credo] es la Convención Bautista del Sur (CBS) 
desde la toma de poder conservadora y la destitución voluntaria de la mayoría de los liberales 
para formar sus propias coaliciones. Los líderes de la CBS incluso son bienvenidos en foros 

fundamentalistas, antes cerrados, como compañeros de viaje. Sin embargo, si bien es 
encomiable que la CBS haya aprobado resoluciones conservadoras, incluso hasta el punto de 
romper recientemente con la liberal Alianza Mundial Bautista y renovar sus esfuerzos con la 

evangelización mundial, no debe ser identificada como una organización fundamentalista, por 
al menos cuatro razones: (1) adopta una forma del evangelio social, como se evidencia en la 

declaración de propósito de su constitución y en la práctica; (2) sus líderes conservadores han 

 
255  Jones, Bob. Cornbread and Caviar: Reminiscences and Reflections. Greenville: Bob Jones University Press, 

1985, p. 56. 
256  Véase Straub, Jeffrey Paul. The Making of a Battle Royal: The Rise of Liberalism in Northern Baptist Life, 

1870–1920. Eugene, OR: Pickwick Publications, 2018, pp. 61-73. 



La situación de otras denominaciones y convenciones 

139 

  

fracasado repetidamente en repudiar la evangelización ecuménica representada por Billy 
Graham y los Cumplidores de Promesas; por el contrario, la CBS respalda a tales individuos 
y grupos; (3) Los liberales siguen enseñando sin inmutarse en varias escuelas de la CBS; la 

expulsión de liberales normalmente ha sido voluntaria, no forzada; y, finalmente, (4) la 
mayoría de los conservadores de la CBS no desean ser identificados como fundamentalistas 
debido a lo que consideran aberraciones dentro del movimiento, como el dispensacionalismo, 

la separación eclesiástica y la llamada separación de segundo grado (es decir, negar la 
comunión a quienes se profesan cristianos y comprometen abiertamente el evangelio). La 
CBS, en su filosofía y objetivos, es muy similar al nuevo movimiento evangélico. De hecho, 

uno de los primeros fundadores del nuevo evangelicalismo fue el teólogo bautista Carl F. H. 
Henry (1913-2003), un hombre cuya memoria es muy venerada en los círculos de la CBS y 

cuyas ideas siguen ejerciendo una enorme influencia en sus instituciones. La CBS no 
comparte el legado del fundamentalismo inicial.257 

 

Presbiterianos 
 

Los presbiterianos fundamentales independientes en muchas partes del mundo se conocen como 

“presbiterianos libres”. Free Presbyterian Church of Ulster (Iglesia Presbiteriana Libre del Ulster) 

fue establecida por Ian Paisley (1926-2014) en Irlanda en 1951. Según el sitio cibernético oficial, 

en 2025 contaban con 100 iglesias en varios países, incluyendo España.258 No reconocen la 

regeneración bautismal, pero permiten que cada iglesia escoja el método de bautismo.259  

 

Pentecostales 
 

Los fundamentales no consideran a los pentecostales y carismáticos como fundamentalistas, a 

pesar de que históricamente no han propagado enseñanzas modernistas. Las siguientes fuentes 

históricas explican por qué los carismáticos no tienen patrimonio con la herencia fundamentalista: 

 
En una reciente convención fundamentalista celebrada en Chicago [en 1928], se aprobó la 

siguiente resolución: 
Considerando que la actual ola de pentecostalismo moderno, a menudo denominada 

“movimiento de las lenguas”, y la actual ola de sanación fanática y antibíblica que se extiende 
por todo el país, se ha convertido en una amenaza para muchas iglesias y en un verdadero 
perjuicio para el testimonio sensato de los cristianos fundamentalistas, 

Se resuelve que esta convención se declara categóricamente en contra del pentecostalismo 
moderno, incluyendo el hablar en lenguas desconocidas, la sanación fanática conocida como 
sanación general en la expiación, y la perpetuación de la sanación milagrosa mediante señales 

realizada por Jesús y sus apóstoles, en la que afirman que la única razón por la que la iglesia 
no puede realizar estos milagros es por falta de fe.260 

 
Una tercera característica del interdenominacionalismo de Niágara y el fundamentalismo fue 
que no era del movimiento de santidad ni pentecostal en su composición. En los primeros años 

de la Reunión de Creyentes para el Estudio Bíblico, los hermanos se opusieron a la enseñanza 
de la erradicación de la doctrina de la naturaleza pecaminosa. De hecho, una de las principales 
razones por las que James Inglis hizo el primer llamado en la década de 1860 para iniciar el 

estudio bíblico privado fue tener una pequeña plataforma para advertir contra las enseñanzas 

 
257  Priest, Gerald L. “Early Fundamentalism’s Legacy” Detroit Baptist Seminary Journal. Vol. 9, 2004, pp. 320-

321. 
258  http://www.freepresbyterian.org/history/ 
259  http://www.freepresbyterian.org/beliefs/ 
260  “Disfellowshiped!” The Pentecostal Evangel. Aug. 18, 1928, p. 7. 



La situación de otras denominaciones y convenciones 

140 

  

de la santificación completa. De manera similar, los hombres de Niágara no aceptaron la 
curación por la fe. ... El movimiento pentecostal americano moderno no comenzó hasta 
principios del siglo XX. Sin embargo, cuando se dio a conocer, los hombres más jóvenes de 

Niágara y Sea Cliff fueron agresivos al atacarlo. Al describir su propio ministerio, Gaebelein 
dice: “Durante muchos años he dado un testimonio inquebrantable contra todas las sectas y 
enseñanzas fanáticas y antibíblicas”. Continúa enumerando varios grupos heréticos 

específicos, incluidos el “pentecostalismo” y el “mcphersonismo”. Aunque denominaciones 
como los Nazarenos, las Asambleas de Dios y otros grupos de Santidad y Pentecostales 
pueden ser evangélicos, doctrinalmente hablando, históricamente no han sido parte del 

movimiento fundamentalista.261 

 

El profesor y escritor fundamental Benjamin Warfield había escrito el libro Counterfeit Miracles 

(milagros falsificados) en 1918, lo cual consolidó la postura del movimiento separatista al respecto 

desde sus inicios. 

 

Iglesias sólidas sin afiliación denominacional 
 

No se debería dejar sin mencionar que, a través de la existencia del movimiento fundamental, ha 

habido iglesias sin afiliación denominacional, pero sanas en doctrinas esenciales. Algunas iglesias 

independientes tienen nombres sencillos como “Iglesia Bíblica”. Algunas de estas iglesias 

independientes se identifican con algunas instituciones que proveen fraternidad y contactos, en 

torno a una declaración de fe bíblica con la que están de acuerdo por unanimidad, tal como 

Independent Fundamental Churches of America (Iglesias Fundamentales Independientes de 

América), establecido en 1930.

 
261  Pettegrew, Larry Dean. The Historical and Theological Contributions of the Niagara Bible Conference to 

American Fundamentalism. Doctoral Dissertation, Dallas Theological Seminary, 1976, pp. 222-223. 



 

141 
 

Capítulo 22 - El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de 

antiintelectualismo 
 

Al leer las diversas críticas de los que se oponen al fundamentalismo bíblico, es común toparse 

con la acusación de que en dicho movimiento prevalece un ámbito antiintelectual. Los que se 

oponen al fundamentalismo han hecho un esfuerzo para pintar al fundamentalista típico con el 

estereotipo de ser antiintelectual, divisorio y pasado de moda. El fundamentalismo ha sido 

acusado de ser antiintelectual por sus detractores desde sus comienzos. La siguiente acusación 

proviene de 1950: 

 
La ignorancia era una característica del movimiento, y era una insignia que los líderes 

ortodoxos a menudo llevaban con orgullo. Tenían la convicción de que la fe era la única 
exigencia que Dios imponía a su pueblo, y que la educación superior tenía un valor limitado, 

incluso un obstáculo, en la búsqueda del Reino.262 

 

¿Será cierta la acusación? Consideremos una variedad de factores en busca de la respuesta. 

En casi todas las críticas que he visto, parece que las acusaciones de supuesto 

antiintelectualismo en el fundamentalismo son basadas en premonición y observaciones 

personales limitadas y no basadas en criterios transparentes donde se puede reconocer cómo se 

llegó a tal conclusión. También hace falta preguntar si la crítica incluye no solo ministros, sino 

los laicos y miembros típicos de iglesias locales fundamentales. 

Al considerar el asunto, mucho depende de la definición de antiintelectualismo. Por 

antiintelectual, ¿se refieren a la creencia en una creación de seis días? ¿Inerrancia de los 

manuscritos originales? ¿La creencia en solo dos géneros? ¿La aceptación por fe de todos los 

milagros relatados en la Biblia? Se podría estar tratando injustamente al fundamentalista como 

antiintelectual por su oposición declarada a tales enseñanzas como la evolución, la alta crítica de 

la Biblia, el movimiento intersexual y la filosofía humanista. El fundamentalista puede poseer un 

alto nivel de educación o tener un alto concepto de la educación cuando está libre de los efectos 

nocivos enumerados, pero, aun así, ser estereotipado injustamente como antiintelectual. Por tanto, 

hace falta tomar en cuenta el posible criterio de qué se entiende por “educación” por los que 

expresan su opinión de que los fundamentalistas son antiintelectuales. 

Creo que la crítica de que el fundamentalista no valora la educación tiende a ser exagerada y 

mayormente errónea, aunque hay regiones y grupos y casos individuales donde hace falta mejorar 

el nivel de educación o la actitud acerca de su importancia. A continuación, quiero enfatizar la 

importancia y valor de la educación teológica (especialmente para pastores, misioneros y 

evangelistas) y el pensamiento crítico, pero con limitaciones para que se mantenga dentro de 

parámetros bíblicos. 

Se reconoce que hay algunos fundamentales que parecen tener la actitud de que toda educación 

teológica avanzada es una pérdida de tiempo, porque no es necesario para poder predicar el 

evangelio. Pero es injusto caracterizar la actitud de algunos como si impregnara todo el 

movimiento. 

No debe haber la actitud de que la ignorancia general de todo, excepto la Biblia, es una garantía 

segura de espiritualidad. Se cuenta que un joven que decía sentir el llamado a predicar argumentó 

con un predicador anciano diciendo: “Dios no necesita mi educación”. “Dios no necesita tu 

ignorancia tampoco”, fue la réplica del sabio pastor. 

Mientras más joven sea el que anhela servir en el ministerio, especialmente si todavía es 

soltero, más importante es su educación teológica. Para el de edad madura que siente el llamado 

 
262  Furniss, Norman F. The Fundamentalist Controversy, 1918-1931. Doctoral dissertation, Yale University, 1950, 

p. 74. 



El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de antiintelectualismo 

142 

  

a predicar, los años de madurez en sí no reemplazan la educación, pero puede ayudar a compensar. 

Esto es debido a que los de mayor edad tienden a ser más serios, y hay más probabilidad de que 

dediquen más tiempo preparando sus sermones y enseñanzas para contrapesar una falta de 

profundidad en estudios teológicos formales. Hay pastores, generalmente ya maduros en edad, 

que comienzan sus estudios teológicos formales estando ya en el ministerio. En el seminario 

donde enseño, por lo general, los estudiantes que son más serios, dedicados y motivados han sido 

los pastores. 

Algunos no han logrado comenzar o acabar estudios teológicos formales debido a 

circunstancias fuera de su control, o decisiones en el pasado o antes de convertirse que tuvieron 

el efecto de limitar sus opciones. Puede haber una diferencia muy grande entre una persona que 

valora la educación, pero no ha tenido abundantes oportunidades para desarrollarse en dicha área, 

comparada con una persona que ha ignorado oportunidades porque cree que la educación superior 

es una pérdida de tiempo. 

La actitud en cuanto a la intelectualidad varía de un ministerio a otro. Algunos pastores hablan 

mal del concepto de que quien es llamado al ministerio estudie en algún lugar lejano, sin importar 

cuán buena sea la institución. No siempre es evidencia de antiintelectualismo. En algunos casos, 

el pastor desea que el miembro de su iglesia con el llamado se mantenga en la misma iglesia 

sirviendo y aprendiendo bajo su tutela. En algunos casos los resultados han sido maravillosos, 

mientras que en otros casos el pastor no dispuso del tiempo suficiente o el estudiante no trató la 

enseñanza “informal” con la seriedad debida. En nuestros días hay más recursos para matricularse 

para estudiar por internet mientras uno sigue sirviendo en su iglesia bajo su pastor. 

Cuando los pastores tienen una educación inferior al promedio de los miembros de su iglesia, 

hay una probabilidad más alta de conflictos con los miembros. Un gran peligro cuando un líder 

no tiene una educación teológica adecuada es que podría acabar patinando cerca del hielo delgado 

de la herejía sin darse cuenta por dónde va. 

El pastor que está pastoreando con un conocimiento que apenas cumple con las condiciones 

bíblicas de no ser un neófito (1 Timoteo 3:6) debe tener la disciplina propia para seguir 

aprendiendo. No se puede impartir conocimiento que uno mismo desconoce. Debe estar 

acumulando libros teológicos que no simplemente sirven de adorno en su oficina. Algunos 

pastores destacados del pasado no tuvieron entrenamiento teológico formal; sin embargo, al leer 

sus sermones y libros, es obvio que adquirieron sabiduría y conocimiento. Quedó establecido que 

no fueron perezosos. Aunque no se debe descartar el factor del poder de Dios sobre su ministerio, 

esto no ocurre en la ausencia de la diligencia. 

Un líder que se encuentra con tiempo inesperado a su disposición y valora la educación propia, 

se pondrá a leer algo provechoso en vez de jugar juegos en su celular, por ejemplo. Esto no quiere 

decir que nunca se debe permitir tiempo para el esparcimiento, pero hay quienes se excusan por 

no leer diciendo que no tienen tiempo. Generalmente, la lectura es un asunto de prioridades. 

Por lo general, los pastores que necesitan enfocarse más en la importancia de la educación leen 

muy poco. Desafortunadamente, muchos de los pastores que necesitan ser motivados en esta área 

no leerán este material que tiene potencial de ayudarles. Alguien ha dicho sabiamente que leer es 

tomar prestado el cerebro de otro. Es una buena práctica. ¡Lo recomiendo! 

Sin embargo, un énfasis indebido en el intelectualismo podría causar que iglesias se queden 

sin pastores e iglesias nuevas no sean establecidas cuando los hermanos sean desmedidamente 

exigentes o pastores potenciales no se sienten capacitados. 

Dios puede utilizar toda clase de obreros en su viña. En una ocasión, un hermano que estaba 

haciendo una obra misionera en un lugar muy remoto y pobre hizo aplicación a la agencia 

misionera donde sirvo. Aplicó con una buena recomendación de un pastor respetado. Para ser 

entrevistado por videoconferencia, tuvo que viajar a un pueblo para tener acceso a internet, debido 

a que el lugar donde estaba sirviendo, en un área de selva, no tenía acceso a la tecnología y 

comodidades de las ciudades. Durante el transcurso de la entrevista, era obvio que no se destacaba 



El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de antiintelectualismo 

143 

  

en el ámbito intelectual; incluso nos contó que había aprendido a leer como adulto durante un 

encarcelamiento poco antes de convertirse. Pero debido a su buen testimonio posterior, el fruto de 

la obra misionera que estaba haciendo, además de su humildad y entrega, fue aceptado como 

misionero por la junta de directores. Aunque los directores reconocieron que no tenía mucha 

educación, les impactó el hecho de que estaba sirviendo en un lugar donde pocos estarían 

dispuestos a ir, sirviendo entre gente de bajos recursos en lugares remotos donde el misionero 

gozaba del respeto de su gente. 

 

La educación valorada en el fundamentalismo desde sus comienzos 
 

No le falta ironía al hecho de que muchas instituciones académicas ahora famosas y liberales 

como Harvard, Yale y Princeton fueron fundadas como instituciones teológicas conservadoras. 

Cómo varias de estas instituciones cayeron en apostasía –en algunos casos por maniobras 

engañosas de ciertas personas o grupos– está documentado en The Leaven of the Sadducees, 1926, 

por Ernest Gordon, entre otras obras. 

La evidencia de que el fundamentalismo en general no desprecia la educación se ve en que no 

demoraron en establecer sus propias instituciones educativas al separarse de las denominaciones 

y seminarios que estaban cayendo en apostasía. 

Las instituciones educativas de los fundamentalistas han sido una de las claves de la 

propagación del movimiento. La gran cantidad de institutos es un testimonio de cooperación entre 

líderes con los mismos valores doctrinales. En un instituto típico, incluso los que son un ministerio 

de una iglesia local, utilizan a pastores de su zona geográfica para ayudar con la carga de la 

enseñanza de los cursos. 

Iglesias locales eran ideales para comenzar institutos bíblicos, dado que podrían entrenar a sus 

propios miembros (y los de iglesias hermanas cercanas) mientras seguían sirviendo bajo su pastor 

en la iglesia local. Con sus salones de escuela dominical a la disposición, no requería facilidades 

apartes, manteniendo el costo al mínimo. Con frecuencia, los pastores de iglesias hermanas 

cercanas servían como maestros. 

En algunos casos, iglesias locales comenzaron con algo sencillo como clases nocturnas para 

entrenar maestros de escuela dominical sin exámenes ni créditos hacia un título académico. Al 

crear un interés en sus estudiantes por algo más profundo y extenso, en algunos casos se logró 

avanzar a una enseñanza más estructurada y formal, con matrícula de estudiantes, exámenes, 

libros de texto, proyectos escritos y créditos hacia algún diploma. Algunas instituciones ofrecieron 

material para facilitar el aprendizaje autodidáctico. 

En un bachillerato de artes tradicional, se toman cursos en literatura clásica, psicología, etc. 

En contraste, en un instituto bíblico se da prioridad a cursos de Biblia y asuntos prácticos del 

ministerio. 

En el siglo XIX, la expectativa en Estados Unidos y Europa constaba de un mínimo de siete 

años de entrenamiento académico posterior a la secundaria para el que anhelaba ser ministro. 

Dicho tiempo prolongado y los arduos requisitos (aparte del cumplimiento de la secundaria) para 

ser aceptados por seminarios tenían el efecto de excluir a muchos que deseaban servir como 

pastores o misioneros. 

La motivación de los promotores del modelo de institutos bíblicos no era de carácter 

antiintelectual, sino de practicidad y eficiencia. Esto se destaca por medio de sus testimonios. 

Comenzaremos con la perspectiva de A. J. Gordon, fundador de la Escuela de Formación 

Misionera de Boston: 

 
Lejos de intentar interferir con cualquier escuela superior de aprendizaje bíblico, o alentar un 
atajo hacia el ministerio, el trabajo se emprendió únicamente para el beneficio de aquellos que 
no podían, bajo ninguna posibilidad, aprovecharse de estas oportunidades; … el propósito 



El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de antiintelectualismo 

144 

  

distintivo de todas estas escuelas es reclutar hombres para el servicio misionero que de otro 
modo no podrían obtener ninguna preparación. Los solicitantes de admisión provienen del 
banco de carpintero, del taller de pintor, de la sastrería, algunos de ellos confesando un deseo 

que los había agobiado durante años de entregarse al servicio misionero, pero no viendo 
ninguna oportunidad para ellos hasta que esta puerta abrió. Todos son pobres y se han 
comprometido durante su aprendizaje a trabajar para sus gastos en los lugares que la oficina 

del Tabernáculo pueda proporcionarles.263 

 
Los fundadores del Instituto Bíblico de Los Angeles plantearon un argumento similar: “Creían 

que había hombres y mujeres jóvenes deseosos de participar en las diversas formas de 
actividad cristiana a quienes se les habían negado privilegios educativos avanzados. Sin 
descartar la conveniencia de dicha capacitación cuando fuera posible, se calculó, sin embargo, 

que se podría poner a disposición de estos jóvenes un amplio campo de utilidad 
proporcionándoles las facilidades de formación necesarias para que, tras unos pocos años de 

trabajo intensivo con profesores calificados y experimentados, pudieran dedicarse a trabajos 
adecuados a sus variadas habilidades.”264 

 

A continuación, los argumentos de A. T. Pierson, sucesor de Carlos Spurgeon en el Tabernáculo 

Metropolitano, a favor de un tiempo de formación más breve:  

 
Hemos observado a menudo que los siete años de nuestra vida universitaria y de seminario no 

pocas veces dejan a los candidatos con un escalofrío crónico. El retiro prolongado del trabajo 
activo y la absorción en el mero estudio no son favorables para el celo ardiente. Los estándares 
intelectuales a menudo desplazan los ideales espirituales más elevados.265 

 

La autora Virginia Brereton hizo un estudio detallado del movimiento de institutos bíblicos entre 

1880 y 1940 y expresó la motivación del siguiente modo:  

 
Simplemente querían abrir otras vías más cortas y accesibles al servicio cristiano, y temían 
que la iglesia perdiera dones y talentos potencialmente valiosos al insistir rígidamente en un 
largo curso de instrucción.266 

 

Una forma de medir el éxito de los institutos bíblicos fue su rápido crecimiento. El Instituto 

Bíblico Moody, por ejemplo, empezó con un edificio modesto de tres pisos en 1889. A finales de 

1927, la escuela tenía treinta y cuatro edificios que ocupaban varias “manzanas” de la ciudad de 

Chicago. Llegó a ser considerado el “West Point del fundamentalismo”. El Instituto Bíblico de 

Los Angeles comenzó en un par de salones ubicados sobre un salón de billar en el centro de Los 

Angeles en 1908. Para el año 1914, bajo el liderazgo de R. A. Torrey, había crecido al punto de 

ocupar el edificio más alto de la ciudad de Los Angeles en aquel tiempo. Millares de siervos de 

Dios fueron entrenados efectivamente en institutos bíblicos para la viña del Señor y han impactado 

al mundo con el mensaje transformador del evangelio. 

 

Asuntos que enfrentan los seminarios 
 

La mayoría de las instituciones educativas que originalmente se establecieron con el objetivo 

original de preparar a pastores, evangelistas, misioneros y educadores cristianos han sido 

 
263  Brereton, Virginia Lieson. Training God’s Army: The American Bible School, 1880-1940. Indianapolis: Indiana 

University Press, 1990, p. 66. 
264  Ibid., p. 66. 
265  Ibid., pp. 61-62. 
266  Ibid., p. 63. 



El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de antiintelectualismo 

145 

  

enfrentados con la decisión de si deberían expandirse para entrenar a creyentes para carreras en el 

mundo secular. La atracción es obvia. ¿No sería atinado ofrecer educación para carreras como 

contabilidad, medicina, ingeniería y mecánica en un ambiente totalmente cristiano? En algunos 

casos se ha logrado fusionar la educación ministerial con la de carreras seculares en el mismo 

complejo educativo sin perjudicar el ambiente espiritual; en otros casos no. Algunas instituciones 

lo han hecho sin comprometer sus estándares. El seminario fundamental donde obtuvo su maestría 

en teología el autor de la presente obra ahora ofrece educación en áreas aparte del ministerio. 

Mediante testimonios recientes, se oye que el seminario no ha bajado sus normas para los que 

estudian para una carrera secular. Todos los estudiantes, irrespectivo de lo que estudian, tienen 

que asistir a capilla, asistir fielmente a la iglesia local, y deben servir en algún ministerio de la 

iglesia. El problema es que muchas instituciones educativas que se crearon para educar a pastores, 

evangelistas, misioneros y educadores cristianos han bajado sus normas y reglas 

considerablemente para atraer y retener a estudiantes interesados en una carrera secular. Si la 

unidad de educación secular crece de forma desmedida, fácilmente se podría perder el enfoque y 

propósito original de preparar a futuros predicadores para el ministerio. Esto requiere mucha 

precaución y discernimiento. 

Aun si la administración misma de un seminario se mantiene por el buen camino, serán 

probados al surgir diversas situaciones. Cuando los profesores renuncian, por ejemplo, esto 

provoca un esfuerzo urgente para contratar un reemplazo, ya que los estudiantes cuentan con 

tomar clases a tiempo para completar sus estudios sin interrupciones. En la búsqueda del 

seminario para llenar las vacantes a tiempo, pueden enfrentar grandes dificultades en encontrar 

maestros que estén académicamente calificados, tengan los puntos de vista doctrinales correctos 

y estén dispuestos a aceptar los salarios modestos ofrecidos. Las limitaciones de tiempo y la 

disponibilidad limitada de docentes de los cuales escoger pueden dar lugar a malas decisiones, 

que, multiplicadas con el tiempo, inevitablemente se traducen en grandes cambios en el salón de 

clase, incluso en doctrina. 

Hay casos en los que la administración pudiera tener la doctrina correcta junto con una filosofía 

incorrecta. El autor de la presente obra conoce el caso de un colegio bíblico que por muchos años 

tenía la reputación de un ambiente espiritual que atrajo a alumnos consagrados, donde se 

prepararon muchos líderes para la obra de Dios (incluyendo su hermana mayor, misionera por 

más de 35 años). Sin embargo, una nueva administración anheló tener equipos deportivos 

estudiantiles de alta categoría para tener una alta probabilidad de ganar en competencias con otras 

instituciones educativas. Empezaron a ofrecer becas para atletas. El resultado fue que se atrajo a 

estudiantes con más interés en deportes que en la Biblia y el servicio cristiano. Esto totalmente 

cambió el ambiente de la institución. Las iglesias que antes eran leales dejaron de enviar 

estudiantes. El seminario se cerró. Generalmente, las instituciones no cierran debido a un solo 

factor; no obstante, el testigo que presenció lo que ocurrió sintió que la decisión de otorgar becas 

a atletas fue el comienzo de la ruina de lo que una vez fue una institución fundamental de buena 

influencia. 

 

Fundamentalistas intelectuales 
 

Desde el principio, la gran mayoría de los líderes fundamentalistas no han tenido una actitud 

antiintelectual. Veamos, por ejemplo, el nivel de dedicación académica de Arno Gaebelein (1861-

1945), uno de los primeros líderes fundamentalistas. Fue conferencista en las conferencias 

Niágara y Sea Cliff, además de haber sido uno de los contribuyentes a la serie de libros Los 

Fundamentos: 

 
Me sumergí bastante en el estudio. Compré libros de gramática, diccionarios y libros de 
lectura en seis o siete idiomas. Durante muchos meses me levanté todas las mañanas a las 



El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de antiintelectualismo 

146 

  

cuatro y dediqué tres horas de estudio intenso antes del desayuno. Cada hora libre del día se 
utilizaba de la misma manera. Llevaba conmigo pequeños cuadernos en los que estaban 
escritos verbos, sustantivos, adjetivos y oraciones en hebreo, arameo, árabe, siríaco y persa. 

Si tenía que esperar a alguien, o incluso mientras caminaba por la calle, salía la libretita.267 

 

Robert Dick Wilson (1856-1930) probablemente tuvo la formación académica más impresionante 

de todos los fundamentalistas. En su misión por defender el texto hebreo del Antiguo Testamento, 

estudió 45 idiomas y dialectos. Su plan de estudio fue invertir quince años en el estudio de 

idiomas, y luego quince años en el estudio de textos bíblicos, para entonces dedicar quince años 

a escribir para compartir sus conclusiones. Escribió varios libros, los más conocidos siendo A 

Scientific Investigation of the Old Testament (Una investigación científica del Antiguo 

Testamento) y Is the Higher Criticism Scholarly? (¿Es erudita la alta crítica?). Enseñó en el 

Seminario Princeton por muchos años. Wilson, a los 74 años de edad, formó parte de los que 

establecieron el Seminario Westminster junto con Machen cuando notaron que Princeton estaba 

en declive en su postura teológica. Wilson participó como conferencista en las conferencias de 

Winona Lake de 1909 y 1922, y en la novena conferencia de la Asociación Mundial de 

Fundamentos Cristianos en 1927, la cual se reunió en Atlanta. 

En tiempos más recientes, se podría destacar la erudición de un fundamentalista cuyo libro 

traducido al español ha dejado su huella en el ámbito de la teología conservadora en 

Latinoamérica. Se trata de un volumen de unas mil páginas publicado en 1981 

como Willmington’s Guide to the Bible, conocido en español como Auxiliar Bíblico Portavoz, por 

el Dr. Harold L. Willmington (1932-2018). De sus voluminosas páginas brota un excelente caudal 

de información bíblica. 

Aunque en algunos casos no reciban el reconocimiento merecido, hay gigantes intelectuales 

entre líderes hispanos fundamentales. Un ejemplo sería el Dr. Joseph Barboza, pastor actual de la 

Iglesia Bautista Cristiana de Nacogdoches en Texas, Estados Unidos, desde 1978. Él ha cursado 

estudios en Rusia, Brasil, Francia, Inglaterra y Estados Unidos. Conoce o ha estudiado ocho 

idiomas (portugués, español, inglés, francés, ruso, latín, griego y hebreo). Como ejemplo de su 

nivel de erudición, ha viajado a la biblioteca del Vaticano como parte de estudios investigativos. 

Aunque el Dr. Barboza es un gigante intelectual, él es humilde y se identifica con la gente común. 

El escritor ha tenido el privilegio de participar en dos conferencias con el Dr. Barboza y ha visitado 

su iglesia, y puede afirmar, basado en experiencia propia, que él se conduce como un humilde 

siervo de Dios. Por ejemplo, cuando se le trajo a enseñar griego en el seminario donde sirve el 

escritor, al preguntarle qué hotel del área deseaba, nos dijo que no tenía preferencia, que nosotros 

lo podíamos escoger por él. 

 

Uno debe cuidarse de no perder el equilibrio 
 

La siguiente anécdota de parte del Dr. R. A. Torrey sirve para recordar que uno debe cuidarse de 

no perder el valor de lo práctico y el evangelismo al procurar una educación avanzada: 

 
Cuando estaba en el seminario teológico, el Sr. Moody vino a New Haven. Habíamos oído 
acerca de este hombre sin educación y nosotros, aspirando a ser teólogos, ya con nuestros 

bachilleratos y a punto de recibir nuestros títulos posgrados y doctorados, dijimos: “Vayamos 
y escuchemos a este hombre”. Pensamos que le animaría que asistiéramos a su reunión. 
Fuimos, pero no parecía estar especialmente animado con nuestra presencia allí; parecía 

pensar que éramos como todos los demás. Pero descubrimos que, aunque este hombre nunca 
había ido a la escuela secundaria, nunca había acabado la escuela primaria, nunca había ido 

 
267 Gaebelein, Arno C. Half a Century. New York: Publication Office “Our Hope”, 1930, p. 11. 



El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de antiintelectualismo 

147 

  

al seminario, descubrimos que había aprendido algo que nosotros nunca habíamos sido 
enseñados. Él había aprendido a llamar la atención a la gente y llevarlos a Cristo. Algunos de 
nosotros pusimos nuestro orgullo en nuestros bolsillos y fuimos a él y le pedimos que nos 

enseñara cómo hacerlo. Él dijo: “Vengan mañana por la noche”. Regresamos, y el Sr. Moody 
entró, y nos ofreció textos bíblicos para utilizar, y luego dijo: “Caballeros, ¡adelante!” Seguí 
su consejo, fui para adelante, y he estado involucrado en ello desde entonces. Eso me hizo 

más bien que todo mi curso teológico en Yale.268 

 

El hecho de que, por lo general, se valore la educación en el fundamentalismo bíblico, lo sabe el 

escritor de la presente obra por cuenta propia por haber estado involucrado en el campo de la 

educación ministerial por 20 años, como parte del plantel docente de tres colegios bíblicos y 

además como profesor visitante en varios más. Hay líderes hispanos fundamentales que están 

haciendo una tremenda obra en el área de la educación. Un ejemplo sería el Colegio Bíblico 

Bautista de Estudios Superiores en San Luis Potosí bajo el pastor Luis Ramos. Actualmente, 

cuenta con cinco especialidades: Teología Pastoral, Ministerio Cristiano, Ministerio de Música, 

Educación Cristiana y Traducción Bíblica. El programa de traducción bíblica incluye instrucción 

en griego y hebreo. El motivo primario es la preparación de hispanos para la traducción a idiomas 

sin traducción bíblica, o donde no han tenido una traducción basada en el Texto Recibido. El 

colegio bíblico comenzó en el año 1994 y, según su sitio cibernético, han visto graduar a más de 

782.269 

 

Fundamentalistas opinando sobre el intelectualismo 
 

Veamos una selección de lo que opinan varios escritores fundamentalistas acerca de la educación 

y las acusaciones de antiintelectualismo en su movimiento: 

 
Es un profundo error sugerir que el fundamentalismo es antiintelectual. Es cierto que hay 

algunos entre nosotros que defienden este punto de vista y ciertamente están equivocados. 
También es incorrecto impugnar los motivos de los evangélicos que son eruditos. El problema 

surge cuando la erudición cristiana deja de tratarse de servir a la Iglesia y comienza a tratarse 
de la respetabilidad y el prestigio a los ojos de los hombres. El nuevo evangelicalismo buscó 
explícitamente este prestigio y, por lo tanto, provocó una rápida condena de los 

fundamentalistas contemporáneos.270 

 
El neoevangélico quiere ser aceptado en los círculos intelectuales. Los fundamentalistas son 

despreciados por algunos liberales e intelectuales, y ahora incluso por algunos nuevos 
evangélicos. Nos miran con desprecio; y el Dr. Edward Carnell en su libro The Case for 
Orthodox Theology califica a los fundamentalistas como “personas que se han vuelto 

sectarias” y “fanáticos”, y aquellos con “una actitud mágica hacia la Palabra de Dios”. Esto 
va demasiado lejos. Si bien muchos fundamentalistas pueden ser hombres indoctos (también 

lo eran algunos apóstoles), sin embargo, hay y ha habido eruditos notables entre ellos.271 
 
Muchos académicos jóvenes fundamentalistas se sintieron resentidos por el hecho de que sus 

compañeros académicos no los miraban con respeto en sus disciplinas especiales. Debido a 
que eran fundamentalistas, se los consideraba deficientes intelectualmente y su trabajo no era 
reconocido por el mundo académico en general. Esto los molestó y los motivó a ajustar sus 

 
268  Torrey, R. A. “The Most Effective Form of Aggressive Evangelism” Winona Echoes. Winona Lake, IN: The 

Conference Committee, Aug. 1907, p. 137. 
269  https://ibbslp.mx/home/colegio-biblico-bautista-de-estudios-superiores/. 
270  https://eccentricfundamentalist.wordpress.com. 
271  Nettleton, David. Our Infallible Bible. Schaumburg: Regular Baptist Press, 1977. 



El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de antiintelectualismo 

148 

  

puntos de vista y su estilo para ser más aceptables para los líderes intelectuales de la época. 
Hubo cristianos en las iglesias apostólicas que tenían una inclinación similar, lo que causó 
que Pablo dijera: Mirad que nadie os engañe por medio de filosofías y huecas sutilezas, según 

las tradiciones de los hombres, conforme a los rudimentos del mundo, y no según Cristo 
(Colosenses 2:8). El deseo de ser intelectualmente respetable a los ojos de un mundo sin Dios 
ha arruinado a muchos eruditos prometedores. … Honestamente, debemos admitir, sin 

embargo, que algunos fundamentalistas sí evidencian una actitud antiintelectual. Tales 
personas evitan o critican los intentos serios, incluso de fundamentalistas piadosos, de 
explorar todas las riquezas de las Escrituras. Estos fundamentalistas se contentan con un 

enfoque “superficial”.272 

 
Cuando los hábitos de profesionalización se trasladan a la iglesia, inmediatamente comienzan 

a acentuarse las diferencias entre el pastor y la congregación, de la misma manera que se 
acentúan las diferencias entre los médicos y sus pacientes, los abogados y sus clientes. La 

diferencia surge del hecho de que uno posee conocimientos técnicos que el otro no. Cuando 
este modelo se traslada a la iglesia, sin embargo, produce al menos dos consecuencias 
adversas. 

En primer lugar, la suposición que tiende a hacer un clero profesionalizado, a saber, que 
tienen el monopolio del trabajo en el que se han especializado, inquieta mucho al alma 
evangélica. El sentido de la inquietud puede explicarse de varias maneras. Para algunos parece 

una violación del sacerdocio de todos los creyentes; para algunos parece una violación de la 
política congregacional; y para algunos simplemente parece antidemocrático. El problema 

para el clero aquí es que ocupan un tipo de posición diferente a la de otros profesionales. Los 
clientes de médicos, abogados y similares ignoran en gran medida el campo de conocimiento 
en el que buscan ayuda, pero en cuestiones de fe, el “cliente” generalmente afirma tener un 

conocimiento considerable. … 
La preocupación de los laicos a este respecto no carece de justificación. Si bien es cierto 

que el maestro de la Biblia tiene una autoridad especial en la iglesia, esta autoridad no deriva 

del estatus profesionalizado del maestro, sino de la Palabra que se está enseñando, no del 
oficio de ministro, sino de la verdad que es su deber exponer. Esta fue una de las afirmaciones 
básicas de la Reforma protestante, y sería extraño esperar que los evangélicos que rechazaron 

el magisterio de la Iglesia Católica se complacieran ahora en aceptar el magisterio de una 
profesión clerical moderna.273 

 
Y así, el pastor profesionalizado a menudo ha reducido el mundo incontrolable de la verdad 
de Dios por procedimientos, utilizando comités para disminuir la iglesia y técnicas 

psicológicas para disminuir el alma. La cruda verdad da paso a la práctica fluida, lo 
trascendente da paso a lo procedimental, las sacudidas y los momentos de descubrimiento 
cuando el mundo de Dios ilumina el nuestro dan paso a momentos en los que nuestro mundo 

somete al suyo. A medida que el mundo de la verdad cristiana se derrumba, las manos de los 
profesionales se extienden para apoderarse y vencer lo que no les pertenece por derecho.274 

 

La razón e intelecto humano no deben formar la base de lo que constituye la moralidad, la 

creación, el propósito de la vida, ni la teología. Hay muchas instituciones y profesores que no 

concuerdan con eso, y siempre hay algo de peligro si uno se somete a ser enseñado bajo esas 

condiciones. El cristiano nuevo o no bien establecido en la fe es el que corre más riesgo al estudiar 

 
272  Pickering, Ernest D. The Tragedy of Compromise. Greenville: Bob Jones University Press, 1994, pp. 13-14; p. 

33. 
273  Wells, David F. No Place for Truth or Whatever Happened to Evangelical Theology? Grand Rapids, MI: 

William B. Eerdmans, 1993, pp. 246-247. 
274  Ibid., p. 248. 



El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de antiintelectualismo 

149 

  

bajo tales condiciones. Pero mientras el creyente logre compartimentar las limitaciones de la 

educación, no debe ser visto como una amenaza al creyente ni al predicador. 

Algunos fundamentalistas parecen seguir el razonamiento de que “Dios lo dijo, y eso lo 

resuelve”; por lo tanto, es una pérdida de tiempo esforzarse por proporcionar una defensa 

académica de las verdades bíblicas. Tienen razón en el sentido de que la fe sencilla es necesaria 

para creer en la Biblia y aceptar a Cristo como Salvador. Esta verdad se ilustra en Marcos 10:15, 

que dice: “De cierto os digo, que el que no reciba el reino de Dios como un niño, no entrará en 

él”. Sin embargo, la apologética bíblica enseñada con claridad y profundidad que no evitan áreas 

de dificultad puede ser efectiva para guiar a los agnósticos y escépticos desde la duda y la burla a 

un punto en el que el Espíritu Santo pueda comenzar una obra en su corazón. El apóstol Pablo, un 

hombre altamente educado, fue muy usado por Dios, tanto cuando hablaba con sencillez como 

cuando hablaba con erudición. Nuestro motivo no debe ser el de lograr la alabanza y el 

reconocimiento de la erudición humana, especialmente a expensas de negar las verdades bíblicas, 

como los que llegan a afirmar que el libro de Génesis no puede aceptarse literalmente. Se puede 

extraer un ejemplo del debate creación-evolución. En los últimos 75 años, muchos hombres 

creyentes bien educados han escrito libros profundos sobre el creacionismo. Harry Rimmer, Henry 

Morris, Ken Ham, John Whitcomb, etc. No solo han ayudado a guiar hacia Cristo a quienes tienen 

dudas, sino que también han sido útiles para fortalecer la fe de muchos cristianos. 

Peter Masters, quien ocupa el pastorado en la iglesia anteriormente pastoreada por Carlos 

Spurgeon, contribuye al asunto una aportación valiosa: 
 

Está mal informado y es tremendamente injusto decir que aquellos que se aferran tenazmente 
a la autoridad de una Biblia inspirada sospechan de la erudición. La cuestión, como ya se 

señaló, es: ¿qué tipo de erudición? Si bien los fundamentalistas son tradicionalmente grandes 
amantes de la erudición bíblica, desconfían mucho de la erudición incrédula. De hecho, lo 
rechazan por completo. ¿Qué puede entender un incrédulo de mente cínica acerca de los 

asuntos espirituales? ¿Cómo puede un enemigo del plan de salvación de Dios ser dotado en 
teología? La Biblia dice que la iluminación y unción de la regeneración son esenciales para la 
comprensión espiritual. Agustín nombró a la fe como la primera calificación de un intérprete 

de la Sagrada Escritura. ¿Qué puede saber o decir un liberal? 
El neoevangélico, sin embargo, adora virtualmente a los pies de la erudición incrédula. Se 

somete a cursos de estudios liberales, consulta a comentaristas liberales, cita a escritores 

liberales y les permite moldear y condicionar sus puntos de vista. Para ser justos, hay que 
decir que no está de acuerdo con los pronunciamientos más ofensivos de los liberales, e 

incluso está en desacuerdo con ellos. Sin embargo, toma prestada y absorbe una cantidad 
masiva de su veneno, y esto es así porque el neoevangélico quiere ser aceptado en el mundo 
académico dominado por los liberales. Quiere brillar, ganar una buena reputación y posición, 

y ser considerado un buen miembro del amplio mundo de la erudición teológica. 
Esta primera distinción entre fundamentalistas y neoevangélicos debería expresarse de una 

manera completamente diferente. Proponemos lo siguiente. Los fundamentalistas defienden 

el principio bíblico de que la fe evangélica es esencial para la verdadera erudición, mientras 
que los neoevangélicos están preparados para aprender de aquellos que ridiculizan la 

inspiración de la Biblia y están ansiosos por ganar aceptación en su mundo.275 

 

Doctorados honoríficos 

 

En el fundamentalismo parece como que hay muchos con doctorados exclusivamente honoríficos. 

No deseo minimizar la aparente sabiduría y experiencia en el ministerio que generalmente 

representa el otorgamiento de un doctorado honris causa; y se reconoce que en la experiencia del 

 
275  Masters, Peter. Are We Fundamentalists? London: Sword and Trowel, 1995, pp. 13-14. 



El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de antiintelectualismo 

150 

  

ministerio hay cosas que se captan que no se pueden aprender en un libro de texto o en un salón 

de clase. También se reconoce que algunos han demostrado por sus escritos y profundidad de 

enseñanza y predicación que han logrado un nivel de estudio personal que se asemeja en algún 

modo a un doctorado académico. Aun así, se debe entender y reconocer que un doctorado 

honorífico no es lo mismo o un sustituto por el rigor y la disciplina que representa un título 

académico. 

Algunos han compartido sospechas de que en algunos casos se han otorgado doctorados 

honoríficos por motivos de amistad, o para premiar a un pastor que ha dirigido muchos estudiantes 

a su institución, u otros motivos ajenos al propósito tradicional por otorgar un doctorado 

honorífico. Si estas sospechas reflejan la realidad en ciertos casos, sería un caso de abuso si se 

han otorgado doctorados a los que no lo ameritan. Si esto está ocurriendo, es injusto para los que 

merecieron su doctorado honorífico. El peligro de abusar de la práctica de doctorados honoríficos 

es que podría representar amistad con líderes o lealtad a una institución, y no los rigores de logros 

académicos o su equivalente a través de logros medibles en el ministerio que manifiestan 

conocimiento y sabiduría. 

La esperanza de obtener un doctorado honorífico por medio de alguna conexión ministerial 

podría tener el efecto de perder la motivación por procurar estudios académicos avanzados. Si una 

gran cantidad de líderes se identifican como doctores teniendo solamente un título honorífico, 

podría tener el efecto de abaratar su significado, sin aún considerar cómo deben sentir los que han 

invertido años de esfuerzo y disciplina académica para lograr un doctorado legítimo en todos los 

sentidos. 

 

Respeto por los que han sido fieles 

 

Aunque respeta mucho a grandes hombres de Dios que son eruditos, el escritor a la vez tiene 

mucho respeto por una gran cantidad de pastores que no se destacan por su erudición, pero que 

han sido fieles por muchos años. Algunos de estos pastores se encuentran en ciudades pequeñas 

o zonas rurales, y, por tanto, no es de sorprender que sus iglesias no sean de las más grandes, y en 

algunos casos tienen que ocupar un trabajo secular porque su iglesia no tiene los ingresos 

suficientes para pagarles un salario merecido. Estos pastores son casi desconocidos fuera de su 

zona, quizás no son invitados a dar conferencias a nivel nacional y quizás algunos no predican 

con tanta elocuencia; sin embargo, son sus héroes en la fe. 

 

Falta de literatura 

 

La observación personal del escritor es que el fundamentalismo hispano está produciendo poca 

literatura. La falta de una monografía de la historia del fundamentalismo en español dentro de 100 

años de surgir el término es tan solo un ejemplo. Sin embargo, algo que se ha notado es que 

algunos que han escrito y traducido extensamente (mayormente para el beneficio de su propio 

ministerio) no siempre han hecho un esfuerzo para asegurar que su material sea fácilmente 

accesible para el beneficio de otros fuera de su círculo de influencia. Con el advenimiento del 

internet, ya no hay excusa para no compartir escritos propios y traducciones para el beneficio de 

creyentes por todo el mundo. Aunque es obvio que su propio ministerio debe tener prioridad, si 

uno no comparte sus escritos con otros más allá de las paredes de su propia iglesia o sus amigos 

pastores, está severamente limitando el alcance potencial de su obra. Desde 1996 el escritor ha 

provisto literatura a través de literaturabautista.com para facilitar la distribución de material de 

doctrina sana sobre muchos temas de interés. 

Aunque se refería al panorama literario evangélico en 1959, un escritor expresó su frustración 

con “lagunas” en la literatura evangélica del siguiente modo: 

 



El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de antiintelectualismo 

151 

  

Nos faltan hombres. Y esto trae consigo que quienes escriben o traducen lo hagan sacando 
fuerzas de flaqueza, sin tiempo para prepararse debidamente, atropellados. Y, por otro lado, 
nos vemos, a veces, casi obligados a aceptar y propagar una literatura evangélica que no nos 

satisface, pero que resignadamente escogemos por falta de algo mejor.276 

 

Se reconoce que hay muchos fundamentalistas capacitados para escribir, que, sin embargo, son 

absorbidos por el trabajo práctico de su ministerio. 

En el fundamentalismo hispano ha habido pocas opciones para los que desean dedicarse a 

obtener un título de maestría o doctorado teológico en una institución abiertamente 

fundamentalista si el estudiante solo conoce español. La gran mayoría de hispanos que conozco 

que han obtenido un título teológico de postgrado lo han hecho estudiando en inglés. La expansión 

de opciones de estudios por internet en instituciones fundamentalistas de habla hispana parece 

prometedora para los que desean estudios posgrados. 

 

Peligros y beneficios de la educación avanzada para seminaristas 
 

¿Cuál debe ser nuestra actitud hacia el fundamentalista que desea no solamente una educación 

teológica básica, sino un doctorado? ¿Qué de los casos donde cierta especialidad requiere 

continuar estudios fuera de instituciones fundamentalistas? El que solo habla español y desea más 

de un año o dos de griego o hebreo, por ejemplo, probablemente tendrá que estudiarlo en una 

institución no fundamentalista. ¿Cómo se debe proceder en estos casos? 

A continuación, el escritor del presente libro desea aportar algunas traducciones selectas con 

sus comentarios de una serie de artículos titulada “Fundamentalistas y la erudición” por el Dr. 

Kevin Bauder,277 quien al momento de la escritura fue presidente del seminario fundamental 

Central Baptist Theological Seminary donde estudió el padre del escritor de la presente obra.  

La parte del escrito del Dr. Bauder que considero más valiosa son los peligros y los beneficios 

de estudios académicos avanzados teológicos de parte de fundamentalistas bíblicos. En cuanto a 

los peligros, Bauder comienza afirmando primeramente que “consume recursos considerables”. 

Si alguien procura un doctorado, por ejemplo, “se convierte en un trabajo de tiempo completo en 

sí mismo y le deja muy poco tiempo para la recreación, las relaciones o el ministerio”. 

El segundo peligro de la erudición que Bauder enumera aplica en casos cuando se procura 

educación más allá de lo ofrecido en instituciones fundamentalistas. Digamos que un alumno 

acaba su educación teológica en una institución fundamentalista, pero desea estudios avanzados 

en un área especializada (en la arqueología, por ejemplo) donde la enseñanza es mínima o 

inexistente en seminarios fundamentalistas. Aquí Bauder clasifica el segundo peligro de la 

erudición como “el riesgo de subversión”. Luego lo amplía de este modo: 

 
En muchas disciplinas, los académicos estarán expuestos a pensamientos que son repugnantes 
para su cristianismo. Esta exposición les llegará en formas muy creíbles, a menudo 

respaldadas por la autoridad del prestigio académico. Los eruditos cristianos deben enfrentar 
estas ideas de manera justa, porque los eruditos que rechazan ideas sin comprenderlas han 
traicionado su llamado. El problema es que una evaluación justa de las ideas significa abrirse 

a la posibilidad de ser convencido. … Lo que es aún más peligroso es que algunos académicos 
se niegan a cambiar de lugar cuando cambian sus puntos de vista. Sus nuevas ideas pueden 
resultar repugnantes para las organizaciones cristianas a las que están afiliados, pero no 

cambian sus afiliaciones. No es raro que los académicos que han cambiado su forma de pensar 
intenten subvertir silenciosamente las organizaciones con las que se les ha identificado. El 

resultado es que a veces instituciones enteras se han visto obligadas a negar aquello para lo 

 
276  Marín, Manuel Gutiérrez. “Lagunas en nuestra literatura evangélica” Pensamiento Cristiano. Dic. 1959, p. 313. 
277  https://sharperiron.org/article/fundamentalists-and-scholarship-part-1. 



El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de antiintelectualismo 

152 

  

que fueron creadas. La erudición conlleva el riesgo de subversión, y algunos creen que no 
vale la pena correr ese riesgo.  

 

Es muy cierto lo que se acaba de señalar. Personalmente, conozco a algunos que han abandonado 

el fundamentalismo después de emprender estudios en instituciones ajenas. A la vez, conozco 

algunos que estudiaron en tales instituciones y se han mantenido firmes y decididos por la causa 

de la sana doctrina y ahora sirven como profesores en seminarios fundamentalistas y escriben con 

lucidez y erudición. 

La Biblia puede resistir el escrutinio y el examen minucioso justo, pero algunos incrédulos en 

su astucia utilizan medios injustos y engañosos en sus campañas en contra de la confiabilidad de 

la Biblia, lo cual puede confundir al que tiene una mente demasiado abierta o sin barreras 

autoimpuestas. También hace falta reconocer que hay lo que pertenece solo al ámbito de la fe (tal 

como los milagros) que no se puede explicar racionalmente. 

En su estudio, Bauder luego opina que el tercer peligro es “orgullo intelectual”. Bajo esto, 

añade: 

 
Los académicos pasan largos años dominando sus disciplinas. Por lo general, se ganan el 
derecho a reclamar títulos que inspiran respeto en el mundo en general. Se les consulta sobre 
cuestiones difíciles. Pueden llegar a tener una opinión muy alta de sí mismos y, en 

consecuencia, a pensar con desdén del mundo no académico. En resumen, los académicos 
tienen potencial para volverse arrogantes y elitistas. … Algunos académicos, sin embargo, 

presumen el derecho de hablar con autoridad fuera de sus disciplinas. Incluso pueden hablar 
con autoridad sobre cuestiones que en gran medida ignoran. El orgullo por su conocimiento y 
la arrogancia del intelecto pueden conducir a tal comportamiento. 

 

Existe el peligro de que los asuntos que involucran el pensamiento crítico puedan atraer a personas 

a las que les encanta discutir y que son orgullosas de su intelecto. A menos que el pensamiento 

crítico cristiano esté centrado en las verdades de la Palabra de Dios y en sumisión a la dirección 

del Espíritu Santo, puede degenerar fácilmente en una superioridad carnal, un emprendimiento 

que no da testimonio de la semejanza al ejemplo de Cristo. 

Hay otros riesgos que no se mencionaron en el estudio de Bauder. Uno sería que el 

fundamentalista que obtiene un doctorado en una institución reconocida no fundamentalista 

probablemente será tentado con ofrecimientos de empleo de parte de instituciones que podrían 

pagar un sueldo mucho más elevado de lo que se esperaría en un ministerio fundamentalista. 

Después de enumerar sus tres peligros, Bauder aporta consideraciones para evaluarlos: 

 
Primero, el costo de la educación avanzada (y es alto) debe sopesarse con sus beneficios. Es 
imposible saber si la educación es demasiado cara hasta que sepamos su valor. Sabemos que 
cuesta algo, pero no sabemos si cuesta demasiado. Por supuesto, no vale la pena sacrificar 

algunas cosas buenas (cordura, familia, devoción, ministerio), ni siquiera por la erudición. Sin 
embargo, no debemos comenzar presumiendo que la búsqueda de erudición sea menos valiosa 
que las grandes campañas evangelísticas, los programas de construcción de iglesias o el envío 

de un número particular de misioneros. Incluso podríamos preguntarnos si la evangelización 
o las misiones podrían ser más efectivas si tuviéramos una mayor participación académica en 

estas tareas. 
En segundo lugar, si bien la subversión es un riesgo grave, no está claro que podamos evadir 

la subversión evitando la erudición. Vale la pena mencionar tres consideraciones. En primer 

lugar, los académicos no son las únicas personas que abandonan las creencias que alguna vez 
tuvieron. En segundo lugar, cuando las personas solo pueden respaldar una convicción 
negándose a escuchar las pruebas en su contra, en realidad no mantienen la convicción. Ya 

han admitido de facto que su supuesta convicción no puede resistir un examen. En tercer lugar, 



El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de antiintelectualismo 

153 

  

en casi todos los casos la refutación del error proviene de eruditos que han estudiado y 
comprendido el error. Pensadores como Ireneo, Agustín, Lutero, Calvino, Edwards y Machen 
poseían un conocimiento detallado de los errores que refutaban. … una fe cristiana que no 

pudiera sobrevivir al examen crítico no sería una gran fe, y necesitamos eruditos cristianos 
que estén dispuestos a poner a prueba las ideas cristianas frente a cada desafío incrédulo. Así 
es como aprendemos a articular nuestras opiniones de manera cuidadosa y coherente. 

En tercer lugar, el orgullo del intelecto es un pecado al que algunos eruditos son 
susceptibles. Pero el orgullo de la ignorancia es un pecado al que son susceptibles algunos no 
eruditos. ¿Qué es más cómico: una chica que se enorgullece de ser bonita o la chica fea que 

celosamente la acusa de orgullo? La diatriba de los ignorantes contra la erudición es a veces 
cómica, pero rara vez es persuasiva. En cualquier caso, el problema no es ni la erudición ni la 

ignorancia. El problema es el orgullo, y es propiedad común de la raza humana. 

 

Es cierto que la erudición conlleva ciertos riesgos. Sin embargo, estos peligros por sí solos no son 

motivo para renunciar a la tarea académica. 

Aunque el escritor de esta obra no considera al fundamentalismo bíblico como antiintelectual 

por lo general, reconoce, al igual que Bauder, que no han producido una cantidad adecuada de 

eruditos. En su escrito, Bauder prosigue señalando que, aunque hay riesgos con el estudio 

académico avanzado, como se detalló, también hay riesgos por no procurar tener eruditos dentro 

del fundamentalismo. Observa que “Si los cristianos evitan la tarea de la erudición, entonces 

abandonan la disciplina a los incrédulos”. El autor continúa compartiendo su sabiduría: 

 
Si no contamos con eruditos cristianos, los resultados serán desastrosos. No tendremos 

respuestas para los errores cuando surjan. Peor aún, ni siquiera sabremos las preguntas que 
deben responderse. Puede que ni siquiera nos demos cuenta de que existe un error hasta que 
haya tenido años para afianzarse en el mundo académico, desde donde podrá ejercer una 

influencia magnética sobre el pensamiento popular. 
Necesitamos eruditos cristianos. ¿Necesitamos académicos fundamentales? Bueno, si no 

tenemos académicos fundamentales que interactúen con el mundo académico, entonces nos 
veremos obligados a buscar liderazgo intelectual fuera del fundamentalismo. Si los 
fundamentalistas quieren obtener respuestas a sus preguntas, tendrán que recurrir a los no 

fundamentalistas. Después de un tiempo empezarán a preguntarse si los fundamentalistas 
toman realmente en serio el cristianismo, ya que no se molestan en responder a los desafíos 
más básicos. A largo plazo, las personas gravitarán hacia el liderazgo que más les ayude. 

En segundo lugar, el fundamentalismo en sí es una idea que generalmente no se sostiene 
entre los cristianos contemporáneos. En otras palabras, los fundamentalistas creen que la 

mayoría de los cristianos que afirman el evangelio son culpables de algún nivel de error. 
Emitir un juicio así sin defenderlo es pura arrogancia. Sin embargo, para defender sus 
creencias, los fundamentalistas deben hacer más que lanzar diatribas y publicar panfletos 

dirigidos al público. Deben abordar seriamente las ideas que distinguen al fundamentalismo 
de otras formas de cristianismo, y ese es trabajo de los eruditos. 

Para decirlo sin rodeos, si el fundamentalismo no tiene académicos, entonces puede esperar 

que su credibilidad y sus seguidores se erosionen. Sin académicos, el fundamentalismo corre 
el riesgo de ser dominado por demagogos y pontificadores. Sin académicos, los 

fundamentalistas no podrán responder a las preguntas actuales ni siquiera defender sus propias 
diferencias. La gente tendrá que buscar liderazgo intelectual en otra parte e inevitablemente 
transferirá su lealtad a quienquiera que proporcione ese liderazgo. 

Necesitamos eruditos. Necesitamos eruditos cristianos. Necesitamos académicos 
fundamentalistas. Este hecho no quiere decir que la erudición sea más importante que otros 
llamamientos. Pero las consecuencias de no contar con académicos fundamentalistas 

probablemente serán mucho más graves que las consecuencias de no contar con mecánicos o 



El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de antiintelectualismo 

154 

  

panaderos fundamentalistas. De alguna manera debemos encontrar una manera de fomentar 
la erudición dentro del fundamentalismo. 

 

Al continuar la serie de artículos, el autor añade más observaciones acerca de la urgencia de la 

necesidad de más eruditos dentro del fundamentalismo bíblico: 

 
En resumen, el fundamentalismo adolece de una grave deficiencia de eruditos teológicos 

reconocibles. Mientras esta deficiencia persista, se producirán varias consecuencias. En 
primer lugar, el fundamentalismo carecerá de un “sistema de alerta temprana a distancia” para 
el desarrollo de herejías. En segundo lugar, el fundamentalismo carecerá de credibilidad 

mientras carezca de defensores capaces. En tercer lugar, los fundamentalistas se verán 
obligados a buscar en otra parte las respuestas más convincentes a los problemas actuales. 
Cuarto, a largo plazo, los fundamentalistas seguirán a aquellos líderes que proporcionen las 

mejores respuestas, lo que significa que podemos esperar que la gente abandone el 
fundamentalismo institucional. Si este precio es demasiado alto, entonces los 

fundamentalistas deben preocuparse por producir académicos que puedan articular y defender 
su posición. 

 

Luego Bauder trata con la excusa (que él llama una “mentira” y un “embuste”) más común con 

que se intenta disuadir a estudiantes de teología de procurar estudios avanzados: 

 
Es evidente en el embuste tan repetido de que demasiada educación privará a una persona de 

su vitalidad espiritual, su celo evangelístico o lo que sea. Esta es la razón fundamental para la 
insistencia en que el aprendizaje avanzado es una pérdida de tiempo cuando uno podría estar 
predicando la Palabra y guiando almas a Cristo. 

Estos argumentos suenan persuasivos hasta que uno se da cuenta de que se podrían decir 
las mismas cosas sobre casi cualquier actividad. ¿Por qué perder todo el tiempo que dedicamos 
a comprar alimentos, cocinar y comer? ¿No podría dedicarse ese tiempo a la oración? ¿Por 

qué gastar energía casándonos y criando hijos cuando podríamos estar ganando almas? ¿Por 
qué tomarnos el tiempo para cultivar un campo, practicar el piano o hacer la cama por la 

mañana? La respuesta es que estas actividades son aspectos, y a veces necesarios, de nuestra 
propia humanidad. Ser un buen cristiano no requiere que nos volvamos menos humanos o que 
abandonemos las actividades humanas normales. Más bien, requiere que sometamos cada 

aspecto de nuestra humanidad al servicio de Cristo. 

 

El escrito del Dr. Bauder es largo y continúa con más aportaciones valiosas sobre el tema; no 

obstante, concluiremos sus citas con la siguiente: 

 
Sobre todo, si los fundamentalistas desean formar académicos, necesitarán un cambio de 
mentalidad. Deben llegar a creer que una persona que se siente frente a un escritorio durante 

horas todos los días, leyendo, pensando y escribiendo, está realizando una obra importante, 
incluso vital, para la causa de Cristo. Deben estar dispuestos a reconocer que la erudición no 

es pereza ni una forma de elitismo, sino un llamado digno que Dios da a algunos individuos, 
así como llama a otros a ser médicos, abogados, maquinistas y conserjes. 

 

La lógica, el razonamiento y el sentido nos han sido dados por Dios para nuestro bien y protección; 

por tanto, uno no debe sentir que no agradaría a Dios desarrollar y mejorar esos dones mientras 

se mantiene dentro de parámetros bíblicos. El escritor está de acuerdo con mucho de lo que el Dr. 

Bauder escribe sobre el asunto, pero desea compartir unas precauciones. Cree que el que procura 

educación teológica avanzada debe ya tener un fundamento sólido en sana doctrina antes de 

exponerse en las aulas donde se probará su fe. Cree que debe haber un propósito y una meta bien 



El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de antiintelectualismo 

155 

  

definida antes de considerar estudios avanzados. Los fundamentalistas comenzaron sus propios 

seminarios para que sus alumnos no tuvieran que estar expuestos abiertamente a la falsa doctrina 

y constantemente tener que separar lo falso de lo verdadero. No estamos sugiriendo que pastores 

fundamentales aconsejen a sus jóvenes llamados al ministerio a evitar seminarios fundamentales. 

Todo lo contrario. Lo que sugerimos es que, al acabar sus estudios en seminarios fundamentales, 

puede haber casos en los cuales se justifican los estudios avanzados fuera del fundamentalismo a 

pesar de los riesgos ya enumerados. Si debe o no procurar educación teológica avanzada depende 

de varios factores: 

 

• Edad 

• Capacidad y motivación intelectual 

• Su llamado/planes futuros/metas 

• Oportunidades/según Dios abre puertas 

 

Hay líderes que no son perezosos en cuanto a trabajo físico, pero en un sentido sí lo son en lo 

intelectual. Puede ser que no eviten el trabajo duro físico, pero flojean en cuanto al estudio 

profundo y la lectura, a pesar de ser capaces en lo intelectual. Si es predicador, no llegará a su 

potencial en el púlpito, y predominará la superficialidad en sus enseñanzas y sermones. No 

estamos exaltando el estudio por encima del poder de Dios, pero el que es negligente no debe estar 

en espera de una unción especial en el púlpito. 

El desarrollo del intelecto debe ser parte del equilibrio personal de un cristiano, según su 

capacidad y oportunidad. No obstante, debemos anhelar y orar por el poder de Dios más que 

desear inteligencia. La responsabilidad de ganar almas, discipular, tener el espíritu correcto y vivir 

en santidad no se debe descuidar al embarcarse en un camino en busca de la erudición. Uno debe 

pedir a Dios su ayuda y dirección para mantener un equilibrio y humildad. 

Aunque la educación es importante, no deseamos despreciar de ninguna manera a los que 

sirven a Dios en el ministerio fielmente de todo corazón, con sencillez, sin un diploma o título en 

teología. Algunos de los líderes más usados por Dios en la historia de la iglesia (incluyendo 

Spurgeon y Moody) no tuvieron estudios teológicos formales. Los campos están blancos para la 

siega; la mies es mucha, pero los obreros son pocos. 

En los asuntos espirituales y en todos aquellos en que la Palabra de Dios habla con claridad, 

en lugar de hacer de la mente la fuente del orden y la lógica, el punto de partida para moldear 

nuestro pensamiento como cristianos debe ser la Biblia. 

El pensar de forma crítica puede ser usado para bien o para mal. El cristiano sabio reconoce 

esto, y establece límites para asegurar que no se aparte de la enseñanza que es claramente bíblica. 

El diablo puede aprovecharse de una mente excesivamente abierta y lo puede llenar con filosofías 

y razonamientos humanistas. 

Lo que la Biblia verdaderamente enseña de forma clara e indisputable debe ser considerado 

fuera de los límites de la crítica que lo descartaría. Debe aceptar los relatos milagrosos en la Biblia 

por fe, por ejemplo. Habrá cosas que no entendemos o no podemos explicar, y en ese caso 

debemos ejercer la fe comparable a la de un niño, como se menciona en Marcos 10:15: “De cierto 

os digo, que el que no reciba el reino de Dios como un niño, no entrará en él”. 

Nuestra meta con los estudios no es ser vistos como “sabios según la carne” (1 Corintios 1:26). 

El cristiano que toma en serio la Palabra de Dios no debe esperar mucho respeto del mundo 

intelectual al creer cosas bíblicas como la creación por Dios en seis días, la historia del diluvio de 

Noé, Jonás tragado por el gran pez, el nacimiento virginal de Cristo, la resurrección de Cristo, etc. 

La meta debe ser agradar a Dios y no al mundo, aunque el mundo por lo general respeta el hecho 

de que uno se ha esforzado en educarse. La Biblia enseña en 1 Corintios 2:5 que nuestra fe “no 

está fundada en la sabiduría de los hombres, sino en el poder de Dios”. 

El creyente jamás pondrá a la Biblia misma, sus enseñanzas claras y el poder de Dios bajo 



El fundamentalismo bíblico y las acusaciones de antiintelectualismo 

156 

  

examinación crítica, buscándole fallas como se haría con un libro ordinario. Esto es debido a que 

la Biblia no es como cualquier libro: “Porque la palabra de Dios es viva y eficaz, y más cortante 

que toda espada de dos filos; y penetra hasta partir el alma y el espíritu, las coyunturas y los 

tuétanos, y discierne los pensamientos y las intenciones del corazón”. Hebreos 4:12 

El amor a la verdad debería motivarnos a defenderla, sin desmayo ni claudicación, y a combatir 

el error dondequiera que se le encuentre. 

El fundamentalismo siempre debe ser recordado por su contribución a la antigua batalla del 

cristianismo, ya que luchó con firmeza y valentía contra la apostasía y la incredulidad durante un 

período crucial en la historia de la Iglesia. Aunque no siempre lo hizo a la perfección, se esforzó 

por luchar ardientemente por la fe que fue una vez dada a los santos. 

¡Mantengámonos en las sendas antiguas de la sana doctrina!



 

157 
 

Capítulo 23 - Autógrafos originales, traducciones de la Biblia  

y los primeros fundamentalistas 
 

Una examinación de los escritos de la época que introdujo el fundamentalismo y las primeras 

décadas posteriores destaca el hecho de que se enseñó de forma abrumadora la inspiración e 

infalibilidad de los autógrafos originales solamente. Numerosas citas, mayormente de líderes, 

publicaciones, conferencias e instituciones identificadas con el fundamentalismo en sus inicios 

documentarán dicha enseñanza en este capítulo. 

En 1887 se llevó a cabo una conferencia grande en Filadelfia para promover la inspiración de 

la Biblia. Cuatro de los conferencistas participarían en escribir Los Fundamentos años más tarde. 

James Brookes, quien por muchos años lideró las conferencias de Niágara, también enseñó. El 

motivo por la conferencia fue presentado de la siguiente manera: 

 
Los escépticos irreverentes atacan persistentemente los fundamentos de nuestra santísima 

religión, mientras que los amigos profesos del cristianismo están causando un daño 
incalculable con sus críticas adversas a la Biblia. Así se desaniman discípulos tímidos, muchos 
de los cuales naufragan; mientras que el ejército de los que dudan aumenta por todas partes. 

Tal conferencia es necesaria para confirmar la fe de los creyentes cristianos en el canon de la 
Sagrada Escritura, que, en sus idiomas originales, ha sido sostenido por la iglesia en todas las 
épocas como producto del Espíritu Santo en todas sus partes y términos.278 

 

Se dejó bien claro en la conferencia de 1887 que abogaban por la inspiración e infalibilidad en los 

autógrafos originales solamente al afirmar: “Ni para las versiones ni para los manuscritos se puede 

reclamar inspiración. La inspiración debe afirmarse solo para los autógrafos sagrados 

primarios”.279 

En la conferencia se enseñó, no obstante, que la Biblia había sido preservada gracias a la 

providencia de Dios: 

 
Admitimos de inmediato que las variaciones, pequeñas y grandes, entre los diversos 
manuscritos existentes ascienden a no menos de ciento veinte mil. Y si bien nos alegra saber 
que la mayoría de estas variaciones son solo de ortografía y flexión; que no hay más de mil 

seiscientos o dos mil lugares donde la lectura verdadera es dudosa; que los lugares donde las 
lecturas dudosas afectan el sentido son aún menos; que aquellos de importancia dogmática 

son comparativamente inmensamente escasos; si bien agradecemos profundamente a lo que 
creemos ser una Divina Providencia que ha preservado tan maravillosamente para nosotros el 
conocimiento del texto original inspirado; y si bien nos regocijamos al saber que, gracias al 

desarrollo de la ciencia de la crítica bíblica, “hay razones para creer que nunca, desde la época 
apostólica, el texto original de las Escrituras ha sido más accesible que hoy para el estudiante 
atento”, que se recuerde para siempre, citando el lenguaje de un distinguido maestro de 

teología, “afirmamos la inspiración y la autoridad de las Escrituras originales, los autógrafos 
sagrados, pero no de las copias o versiones”. 

Los muchos supuestos errores y discrepancias en las Escrituras no se deben a las Escrituras 
originales inspiradas, sino a la ignorancia, el descuido o el celo imprudente del copista. 

Creemos que una Providencia misericordiosa nos ha preservado, de una manera 

maravillosa, el conocimiento de las Escrituras originales inspiradas. Pero esa custodia 
providencial mediante la pluma del copista, la resistencia al deterioro del pergamino, su 
recóndito lugar de descanso en alguna bóveda o biblioteca y el trazo de la imprenta de 

 
278  The Inspired Word: A series of papers and addresses delivered at the Bible-Inspiration Conference, 

Philadelphia, 1887. Arthur T. Pierson, editor. New York: Anson D. F. Randolph, 1888, p. v. 
279  Ibid., p. 14. 



Autógrafos originales, traducciones de la Biblia y los primeros fundamentalistas 

158 

  

Gutenberg, es algo totalmente diferente de esa inspiración divina y, por lo tanto, la autoridad 
divina que afirmamos pertenece, por ejemplo, a esa primera copia de la Epístola a los 
Romanos que el Apóstol dictó y a la que estampó su propia firma apostólica. Ese texto es el 

texto inspirado. Las copias de ese texto no son más que las ventanas a través de las cuales lo 
contemplamos.280 

 

El predicador bautista Carlos Spurgeon compartió la siguiente verdad, tan simple como profunda 

e impactante, acerca de este tema en 1889:   

 
Los hombres hablan de “los errores de las Escrituras”. Doy gracias a Dios que nunca me he 

topado con ninguno. Puede haber errores de traducción, porque los traductores son hombres; 
pero nunca puede haber errores de la Palabra original, porque el Dios que la pronunció es 
infalible, y también lo es cada Palabra que habla, y en esa confianza encontramos un deleitoso 

descanso.281 

 

Apenas unos meses después de la muerte de Carlos Spurgeon en 1892, se fundó The Bible League 

(La Liga Bíblica) para combatir la apostasía y proclamar la sana doctrina. La creencia principal 

que unía a los miembros al fundarse era la creencia compartida en la inspiración e infalibilidad de 

la Biblia tal como fue dada originalmente: 

 
El pastor William Cuff, uno de los hombres afiliados con Spurgeon, fue seleccionado para 
proponer la resolución de invitar a todos los que “creyeran en la inspiración verbal y la 
infalibilidad de toda la Biblia tal como fue dada originalmente” a fundar La Liga Bíblica. Esta 

resolución fue secundada por John Urquhart y aprobada por unanimidad.282 

 

En el momento de escribir este libro en 2025, La Liga Bíblica y su publicación mensual 

continuaban sin interrupción.283 

La Asamblea General de la Iglesia Presbiteriana, reunida en Portland, Oregon, en 1892, emitió 

lo que se llegó a conocer como “La Liberación de Portland”, que declaraba: “Nuestra Iglesia 

sostiene que la Palabra inspirada, tal como provino de Dios, es infalible. Afirmar lo contrario no 

puede sino quebrantar la confianza del pueblo en los libros sagrados”.284 

La influyente serie de libros Los Fundamentos defendió y proclamó la inspiración e 

infalibilidad de los manuscritos originales: 

 
Aclaremos, además, en esta conexión definitiva, que el registro por cuya inspiración 
contendemos es el registro original: los autógrafos o pergaminos de Moisés, David, Daniel, 
Mateo, Pablo o Pedro, según sea el caso, y no un registro particular o traducción o 

traducciones de ninguno de ellos. No hay traducción absolutamente sin error, ni podría 
haberla, considerando las debilidades de los copistas humanos, a menos que a Dios le placiera 
obrar un milagro perpetuo para asegurarla.285 

 

 
280 The Inspired Word: A series of papers and addresses delivered at the Bible-Inspiration Conference, 

Philadelphia, 1887. Arthur T. Pierson, editor. New York: Anson D. F. Randolph, 1888, pp. 14-15. 
281  Spurgeon, Charles H. “No Fixity without Faith” April 11, 1889. Metropolitan Tabernacle Pulpit. Vol. 39. 
282  Truth Unchanged, Unchanging: A Selection of Articles from The Bible League Quarterly 1912-82. Abingdon: 

1984, p. 6. 
283  Su sitio web se encuentra en bibleleaguetrust.org 
284  The Tribune Monthly. May, 1892, p. 90. 
285  Gray, James M. “The inspiration of the Bible – definition, extent and proof” The Fundamentals: A Testimony 

to the Truth. Vol. III. Chicago: Testimony Publishing Company, no date, p. 10. 



Autógrafos originales, traducciones de la Biblia y los primeros fundamentalistas 

159 

  

Tampoco es ese pergamino original una cosa tan remota como algunos suponen. Acaso el 
número y la variedad de manuscritos y versiones existentes no hacen que sea 
comparativamente fácil llegar a un conocimiento de su texto, y la erudición competente hoy 

día, ¿no afirma en cuanto al Nuevo Testamento, que tenemos por lo menos en 999 casos de 
cada mil la palabra misma de ese texto original? Consideremos con franqueza estas cosas y 
se verá que no estamos persiguiendo a un fantasma al contender por un autógrafo inspirado 

de la Biblia.286 

 

Lo siguiente fue escrito por uno de los autores contribuyentes de Los Fundamentos en otra obra: 
 
Segundo, saben que nadie cree que los transcriptores, traductores y revisores fueron 
inspirados. La doctrina de la inspiración verbal es simplemente esta: Los escritos originales, 

la ipsissima verba, vinieron a través de los escritores directamente de Dios; y estos señores 
solo echan polvo al aire cuando despotrican contra la inspiración verbal y tratan de desmentirla 
señalando los aparentes errores y discrepancias de los textos autorizados y revisados.287 

 

En 1919, la recién creada Asociación Mundial de Fundamentos Cristianos patrocinó una 

conferencia acerca de la confiabilidad de la Biblia. Fue una conferencia grandiosa, con seis mil 

en asistencia en la ciudad de Filadelfia. En esta conferencia enseñaron numerosos líderes 

fundamentales, entre los cuales se encontraban W. B. Riley, R. A. Torrey, Lewis Sperry Chafer, 

L. W. Munhall, John Roach Straton, y James M. Gray, entre otros. La declaración doctrinal hizo 

una mención sencilla acerca de la autoridad de las Escrituras, afirmando: “Creemos en las 

Escrituras del Antiguo y del Nuevo Testamento como inspiradas verbalmente por Dios e 

inerrantes en los escritos originales, y que son la autoridad suprema y final en la fe y la vida”.288 

En su discurso, James M. Gray trató el tema acerca de si la inspiración se extendía a 

traducciones: 

 
¿Esta inspiración se extiende a las traducciones o versiones de la Biblia? Y si no, ¿qué valor 
práctico tiene para nosotros, dado que los originales han perecido hace mucho tiempo? 
Respondemos que la inspiración se limita a los autógrafos originales y no se aplica en el 

mismo sentido a las versiones o traducciones; ... Para ilustrar este punto, tomemos como 
ejemplo la Declaración de Independencia. ¿Cuántos hemos visto el documento original? 

¿Cuántos sabemos si aún existe? Y, sin embargo, si se destruyera o se perdiera, ¿cuántos 
dudamos de que se encuentren copias exactas en todas nuestras historias escolares y en las 
bibliotecas de otros países?289 

 

J. C. Ryle, uno de los escritores de Los Fundamentos, expresó su perspectiva en una obra del año 

1878: 

 
La inspiración de cada palabra, por la que defiendo, es la inspiración de cada palabra original 
hebrea y griega, tal como la escribieron los escritores bíblicos. No defiendo nada más ni nada 
menos que esto. No pretendo la inspiración de cada palabra en las diversas versiones y 

traducciones de la Palabra de Dios. En la medida en que dichas traducciones se realicen fiel y 
correctamente, tienen la misma autoridad que los originales hebreo y griego. Tenemos 

 
286  Ibid., p. 14. 
287  Munhall, L. W. The Highest Critics Vs. the Higher Critics. New York: Revell, 1892, pp. 20-21. 
288  God Hath Spoken: Twenty-five Addresses delivered at the World Conference of Christian Fundamentals. 

Philadelphia: Bible Conference Committee, 1919, p. 11. 
289  James M. Gray “The Bible’s testimony to its own inspiration” in God Hath Spoken: Twenty-five Addresses 

delivered at the World Conference of Christian Fundamentals. Philadelphia: Bible Conference Committee, 

1919, p. 92. 



Autógrafos originales, traducciones de la Biblia y los primeros fundamentalistas 

160 

  

motivos para agradecer a Dios que muchas de las traducciones sean, en general, fieles y 
precisas. En cualquier caso, nuestra propia Biblia en inglés, si bien no es perfecta, es tan 
correcta que, al leerla, tenemos derecho a creer que estamos leyendo en nuestra propia lengua 

no la palabra humana, sino la de Dios.290 

 

James Brookes fue el presidente de las influyentes conferencias Niágara. Sus perspectivas acerca 

de la infalibilidad de los autógrafos originales y la confiabilidad de las traducciones mejores son 

inconfundibles: 
 
No importa lo que la crítica textual pueda mostrar respecto a los cambios o corrupciones del 

texto original, ya que el creyente en la inspiración verbal nunca afirma que los cambios, o 
corrupciones, o incluso las mejores traducciones sean inspiradas, sino solo que cuando se 
descubre el texto verdadero, las palabras de ese texto, según el testimonio de todos los 

profetas, y de Jesucristo, y de todos los apóstoles, son las mismas palabras de Dios.291 
 

Puede haber errores en la transcripción de los manuscritos antiguos; puede haber errores en la 
traducción y muchos errores en la interpretación, pero Él declara muy explícitamente que las 
Escrituras originales son las palabras del Dios vivo.292 

 

El gran líder fundamental L. W. Munhall dedicó una de sus obras escritas a James H. Brookes. 

En dicha dedicación, destacó la lealtad de Brookes a la Palabra de Dios, afirmando que “en cada 

fibra de su cuerpo grande, cada latido de su bondadoso corazón y cada pensamiento de su gran 

cerebro, es leal a las Sagradas Escrituras de Dios”.293 

James Inglis fue uno de los personajes claves en el inicio de las conferencias Niágara. Aunque 

citaba mayormente de la versión King James en sus escritos, él tuvo una inclinación hacia el texto 

crítico. Se le invitó a unirse al comité de revisión americana del Nuevo Testamento,294 y publicó 

una porción de Juan en la cual incorporó lecturas del texto crítico.295 

Philip Mauro (1859-1952) fue un abogado cristiano que contribuyó un capítulo a Los 

Fundamentos. Como abogado se destacó en casos presentados en la Corte Suprema de Estados 

Unidos, además de la preparación de declaraciones en el famoso juicio de Scopes. En 1924 publicó 

su libro sobre traducciones bíblicas, Which Version? Authorized or Revised? Fue un libro bien 

escrito, aunque su brevedad probablemente afectó el impacto que podría haber tenido. Demuestra 

dependencia en las investigaciones de Burgon, y de forma menor en Malan. Su experiencia como 

abogado es claramente discernible en sus escritos. Abiertamente defendió el Texto Recibido y la 

versión KJV, pero desmintió la infalibilidad de dicho texto y traducción. 

A. C. Dixon, otro líder fundamental destacado y un escritor de Los Fundamentos, compartió 

su perspectiva en cuanto a traducciones bíblicas del siguiente modo: 

 
¿Qué parte del Nuevo Testamento es inspirada? CADA FRASE, CADA PALABRA, CADA 
SÍLABA. ... ¿Acaso afirmaremos que los 47 hombres a quienes el rey Jacobo ordenó revisar 
la Biblia del Obispo fueron inspirados, de modo que no pudieran cometer un solo error? ... 

Ningún hombre ni ningún ángel puede jamás mejorar la Biblia tal como los hombres, 

 
290  Ryle, J. C. Old Paths: being plain statements on some of the weightier matters of Christianity from the 

standpoint of an evangelical churchman. London: William Hunt and Company, 1878, pp. 20-21. 
291  Brooks, James H. Is the Bible Inspired? St. Louis: Gospel Book and Tract Depository, No date, p. 87. 
292  Ibid., p. 109. 
293  Munhall, L. W. Anti-Higher Criticism or Testimony to the Infallibility of the Bible. New York: Hunt & Eaton, 

1894. 
294  Frost, Henry W. “Consecration” The Fundamentals: A Testimony to the Truth. Vol. X, no date, p. 86. 
295  One with Christ in Glory: John 17 with a Revised Version from a Critical Greek Text, and the Authorized 

Version Illuminated. 



Autógrafos originales, traducciones de la Biblia y los primeros fundamentalistas 

161 

  

inspirados por Dios, la escribieron. Es un Arca que ningún Uza se atreve a tocar, pero hombres 
inspirados no escribieron nuestra Biblia en inglés actual, así como tampoco hombres 
inspirados escribieron la Nueva Versión. La traducción es una obra que Dios consideró 

apropiado dejar al hombre. Por supuesto, la promesa de la guía de su Espíritu Santo se da a 
los traductores, pero no en un sentido más elevado que al predicador y al maestro de escuela 
dominical.296 

 

Otra evidencia de la época sería la Declaración de Fe del instituto bíblico de J. Frank Norris, que 

al declarar la inspiración e inerrancia de las Escrituras, lo limitó a “tal como fue escrita 

originalmente”.297 

El distinguido pastor R. A. Torrey escribió sobre el tema de la Biblia en un libro cuyo título 

traducido sería Doctrinas Fundamentales de la Fe Cristiana: 

 
Si las Escrituras, tal como se impartieron originalmente, no fueran la Palabra inerrante de 

Dios, entonces no solo la Biblia es un fraude, sino que Jesucristo mismo fue completamente 
engañado y, por lo tanto, es ciertamente de poca confianza como maestro. He dicho que las 

Escrituras del Antiguo y del Nuevo Testamento, tal como se impartieron originalmente, eran 
absolutamente inerrantes...298 

 

George S. Fisher (1856-1920) fue editor de una revista separatista en la cual se opuso a versiones 

modernas de la Biblia. Aun así, mantuvo una perspectiva moderada acerca de la KJV, como se 

puede observar: 

 
No se afirma que la versión King James fuera una traducción perfecta de los manuscritos 
originales, y no se sostiene que como libro de referencia la Revisión [moderna] no pueda a 
veces ser útil, pero había unitarios en el Comité de Revisión, e indudablemente la alta crítica 

tuvo su influencia...299 

 

Cuando los primeros líderes fundamentalistas influyentes afirmaron la inerrancia e inspiración de 

las Escrituras, con frecuencia aclararon que se referían a los manuscritos originales. Los 

problemas con las versiones de la Biblia se trataron mayoritariamente con un espíritu irénico 

durante los primeros períodos. La KJV ha sido la Biblia del fundamentalismo angloparlante, lo 

que contribuyó a crear un espíritu de unidad. Quienes citaban traducciones modernas en sus 

sermones solían hacerlo con moderación, manteniendo la KJV como texto principal. Los escritos 

de hispanos fundamentales de primera generación son escasos, pero sin sorpresa se puede afirmar 

que la Reina-Valera ha sido la Biblia del fundamentalismo hispano.300 

Benjamin B. Warfield (1851-1921) fue uno de los escritores de Los Fundamentos. No solo 

escribió muchos libros enteros, sino que además sus artículos breves se compilaron en dos 

volúmenes con un total agregado de más de 1.200 páginas. Allí se pueden apreciar escritos de 

Warfield, tal como “Los argumentos de Darwin contra el cristianismo y contra la religión” , “La 

inerrancia de los autógrafos originales”, “La resurrección de Cristo, una doctrina fundamental”, y 

muchos más. Entre sus muchos escritos, Warfield escribió un libro a favor de la crítica textual 

 
296  Dixon, A. C. “Spare Moments with the New Version No. 2” Biblical Recorder. August 31, 1881, p. 1. 
297  “The Fundamentalist Bible Institute” The Baptist Fundamentalist of Texas. Fort Worth, December 16, 1927, 

pp. 1, 8. 
298  Torrey, R. A. Fundamental Doctrines of Christian Faith. New York: George H. Doran Company, 1918, p. 36. 
299  The Gospel Message. Dec. 1912, p. 12. 
300  Una excepción que se observó fue el caso de Antonio B. Carrero, quien solía citar de la Versión Moderna de 

Pratt en sus escritos. Pero el caso de Carrero sería atípico, porque él mismo preparó una edición corregida de la 

Versión Moderna en 1929. Carrero fue un presbiteriano que escribió un artículo a favor del fundamentalismo y 

en contra del modernismo en 1930. 



Autógrafos originales, traducciones de la Biblia y los primeros fundamentalistas 

162 

  

moderna al estilo de Westcott y Hort. En contra de dicha crítica textual, véase Una Crítica de la 

Crítica Textual Neotestamentaria Moderna: Lo Bueno, lo Malo y lo Feo301 por el autor de la 

presente obra. No obstante, Warfield escribió un libro de influencia a favor de la inspiración e 

infalibilidad de las Escrituras titulado The Inspiration and Authority of the Bible (La inspiración 

y autoridad de la Biblia).  

Sus escritos contra el liberalismo teológico eran tan contundentes que Warfield llegó a ser 

reconocido como el “saboteador” del liberalismo. Lefferts Loetscher, que de ningún modo fue 

defensor de la teología de Warfield, lo identificó como “el mejor erudito entre los académicos 

estadounidenses. ... el opositor más erudito —y más inflexible— del país a la llamada teología 

liberal”.302 Un historiador tituló una biografía sobre Warfield “el león de Princeton”.303 Warfield 

enseñó en el seminario Princeton por 34 años. 

Warfield defendió ardientemente la infalibilidad de los autógrafos originales con frecuencia 

en sus escritos. En el siguiente extracto, hace hincapié en la Confesión de Fe Westminster, 

promulgada en 1646: 

 
Así, nuevamente, los discursos de la Asamblea de Washington unen los dos puntos [de la 

Confesión de Fe Westminster] y afirman: “que las Escrituras originales del Antiguo y del 
Nuevo Testamento, al ser inspiradas directamente por Dios, eran sin error”, y “que la Biblia, 
tal como la tenemos ahora, en sus diversas traducciones y versiones, cuando está libre de todos 

los errores y equivocaciones de traductores, copistas e impresores, es la misma Palabra de 
Dios y, en consecuencia, completamente sin error”.304 

 

Otro extracto de los escritos de Warfield, en este caso haciendo alusión a Baxter, Calvino y Lutero 

en cuanto a la confiabilidad de la Biblia: 

 
Richard Baxter [1615-1691] hablaba no solo por sí mismo, sino por toda su época, y por todas 

las anteriores, al defender la postura actual de la Iglesia Presbiteriana con declaraciones tan 
directas como estas: “Todo lo que los santos escritores han registrado es cierto (y no hay 
falsedad en las Escrituras que no sea por error de escribas y traductores)”; “No hay error ni 

contradicción en ellas, salvo lo que se encuentra en algunas copias, debido a errores de los 
preservadores, transcriptores, impresores y traductores”; y muchos otros pasajes del mismo 

sentido. De manera similar, Calvino y Lutero atribuyen repetidamente dificultades especiales 
a la forma corrupta de la Escritura transmitida, a diferencia del texto genuino —sin duda, a 
veces sin suficiente justificación; pero esto está tan lejos de ser la cuestión que constituye una 

prueba más de su pleno reconocimiento de la distinción en discusión.305 

 

En 1840 el suizo Louis Gaussen escribió un libro influyente acerca de la inspiración de las 

Sagradas Escrituras. Afirmó de forma clara la infalibilidad de los autógrafos originales. Spurgeon 

usó el libro en su escuela de pastores e hizo arreglos para reimprimirlo poco antes de su muerte.306 

Fue publicado en español por Editorial Clie bajo el título La Inspiración Divina de la Biblia. Hay 

referencias al libro de Gaussen en Los Fundamentos, además de aparecer en una lista de “Quince 

 
301  https://www.literaturabautista.com/critica-de-la-critica-textual/ 
302  Cannata, Raymond. “History of Apologetics at Princeton Seminary” in Unapologetic Apologetics. Downers 

Grove, IL: InterVarsity, 2001, p. 71. 
303  Riddlebarger, Kim. The Lion of Princeton: B. B. Warfield as Apologist and Theologian. Bellingham, WA: 

Lexham Press, 2015. 
304  Warfield, Benjamin B. Selected Shorter Writings of Benjamin B. Warfield. Vol. II. Nutley, NJ: Presbyterian 

and Reformed Publishing Company, 1973, p. 589. 
305  Ibid., p. 586. 
306  Truth Unchanged, Unchanging: A Selection of Articles from The Bible League Quarterly 1912-82. Abingdon: 

1984, p. 25. 



Autógrafos originales, traducciones de la Biblia y los primeros fundamentalistas 

163 

  

libros indispensables para el ministro o trabajador cristiano” por R. A. Torrey en la misma obra. 

Gaussen pagó un precio por su postura y fue censurado y suspendido de forma dudosa por sus 

superiores eclesiásticos de la Iglesia Reformada Suiza en 1830, “por haber descartado el catecismo 

oficial de su iglesia por ser insuficientemente explícito sobre la divinidad de Cristo, el pecado 

original y las doctrinas de la gracia”.307 

La siguiente cita es de Arthur T. Pierson. Un ejemplo del nivel de su influencia es que 

contribuyó más capítulos a la serie de libros Los Fundamentos que cualquier otro autor: 

 
Pero ni para las versiones ni para los manuscritos se puede reclamar inspiración. La 

inspiración se puede reclamar solo para los autógrafos sagrados primigenios. Inmediatamente 
admitimos que las variaciones, pequeñas y grandes, entre los diversos manuscritos existentes 

suman no menos de ciento veinte mil. Y aunque nos alegra saber que la mayoría de estas 
variaciones son solo de ortografía y flexión; que no hay más de mil seiscientos o dos mil 
lugares donde la lectura verdadera es en absoluto dudosa; que los lugares donde las lecturas 

dudosas afectan el sentido son aún menos; que aquellos de alguna importancia dogmática son 
comparativamente inmensamente pocos; mientras estamos devotamente agradecidos a lo que 
creemos es una divina providencia que ha preservado tan maravillosamente para nosotros un 

conocimiento del texto inspirado original; … que siempre se recuerde que —para citar el 
lenguaje de un distinguido maestro de teología— “afirmamos la inspiración y autoridad de las 

Escrituras originales, los autógrafos sagrados, pero no de las copias o versiones”.308 

 

El consenso abrumador en la etapa hasta 1960 fue que la inerrancia y la inspiración eran atributos 

exclusivos de los autógrafos originales. No afirmamos que nadie hubiese expresado ideas 

contrarias o diferentes en cuanto a manuscritos bíblicos, la crítica textual, el Textus Receptus, o 

traducciones en la época bajo estudio. Antes de 1960, si bien se habían hecho algunas alusiones a 

la inerrancia de la KJV, esta creencia no se había analizado con detenimiento ni se había 

desarrollado ninguna teoría que la sustentara. Los casos que ha conocido el escritor antes de 1960 

eran una mención superficial, sin explicación alguna sobre el cómo, cuándo, por qué y de qué 

manera de sus creencias en la inerrancia de la KJV. Se mencionó incidentalmente y no se 

profundizó en ello página tras página. Hay una falta total de detalles y no se presta atención a las 

implicaciones de tal punto de vista ni se responde a objeciones previstas. Esto se basa no solo en 

la extensa colección de artículos, panfletos y libros de este autor de la época correspondiente, sino 

también en la investigación histórica que los mismos defensores de la inerrancia de la KJV han 

presentado sobre el tema. 

La enseñanza de que las traducciones de la Biblia eran inspiradas no era común en la época 

del fundamentalismo que estamos analizando. Existen algunas citas que dan a entender que 

algunos en las bancas de las iglesias pensaron que la traducción en su idioma vino directo de Dios, 

o algo así por el estilo, pero ¿cuántos eran personas no instruidas, que posiblemente no sabían 

leer, o que ni sabían en qué idiomas la Biblia fue escrita originalmente? Una cita aislada que no 

puede ser atribuida a un líder reconocido no sería indicativo de la perspectiva de nuestros 

antepasados fundamentales. La siguiente cita de mediados del siglo XIX indica el punto de vista 

prevalente de su día: 

 
... ninguna traducción no inspirada puede tener la misma autoridad que el original inspirado. 
Pero, ¿dónde está el hombre que alguna vez ha elevado las traducciones a tal nivel?309 

 

En 1925 se publicó un libro que afirma expresar el punto de vista del fundamentalismo acerca de 

 
307  Encyclopædia Britannica. 1911, Volume 11. 
308  Pierson, Arthur T. The Inspired Word. New York: A.D.F. Randolph, 1888, pp. 14-15. 
309   Carson, Alexander. The Inspiration of the Scriptures. New York: Edward H. Fletcher, 1853, p. 123. 



Autógrafos originales, traducciones de la Biblia y los primeros fundamentalistas 

164 

  

la Biblia en aquella época. Fue titulado The Facts about our Bible: Its Historicity, Inerrancy and 

Inspiration, From a Fundamentalist Viewpoint (Los hechos sobre nuestra Biblia: su historicidad, 

inerrancia e inspiración, desde un punto de vista fundamentalista). Elmer Franke, su autor, resume 

la preeminencia de la KJV en el púlpito y la relegación de versiones modernas al estudio de parte 

de eruditos:  

 
La Versión Revisada se dio a conocer en 1881, pero aún no ha reemplazado a la Versión King 
James, y quizás nunca lo hará, pues es, sin duda, la más confiable. ... La Autorizada o Biblia 

King James, como a veces se la llama, es la que está por delante de todas las demás Biblias 
en inglés y debe usarse en la familia y en el púlpito, mientras que el erudito puede obtener 
mucho beneficio al usar las versiones posteriores y el texto hebreo y griego para el estudio 

crítico.310 

 

Aunque no expresó plenamente su punto de vista, Franke citó el libro de Philip Mauro, Which 

Bible?, en el que dicho autor advertía sobre problemas con los textos críticos. Volviendo a 

mencionar las traducciones modernas, Franke expresó que “ninguna de ellas se recomienda para 

reemplazar la Biblia Autorizada versión King James”. Añadió en cuanto a versiones modernas:  

 
Si se manejan con criterio y se comparan cuidadosamente con el original, pueden servir para 
obtener el resultado de la investigación léxica más reciente. Es necesario el máximo cuidado, 
y siempre debe recordarse, como se mencionó, que son obras de individuos y, en algunos 

casos, no tan fieles al original como la Versión Autorizada.311 

 

Hubo diferencias entre líderes fundamentales de primera generación acerca de la crítica textual y 

versiones modernas, pero no parece haber sido motivo de división seria en aquel entonces.  

En el año 1963 hubo un congreso fundamentalista asistido por diez a doce mil personas bajo 

una declaración doctrinal que afirmaba la inspiración e inerrancia de la Biblia tal como fue escrita 

originalmente: 

 
De diez a doce mil cristianos de varios miles de iglesias bautistas separatistas creyentes en la 
Biblia, reunidos en el Congreso Bautista Fundamental de Norteamérica en la Iglesia Bautista 

del Templo, Detroit, Michigan, del 30 de septiembre al 3 de octubre de 1963, se unen en la 
afirmación de que: 
1. Creemos en la inspiración verbal y plenaria de la Biblia tal como fue escrita originalmente, 

como la Palabra de Dios inerrante, infalible y autoritativa.312  

 

Hubo grandes hombres de Dios que simpatizaban con el texto griego crítico, quienes además 

defendieron las grandes doctrinas de la fe cristiana. Hombres como C. I. Scofield, A. A. Hodge, 

B. B. Warfield, R. A. Torrey, John R. Rice, etc. no defendieron los manuscritos bizantinos, ni el 

Texto Recibido, ni el uso exclusivo de versiones basadas en el Texto Recibido; sin embargo, 

contendieron ardientemente por el evangelio y la sana doctrina, batallaron contra la apostasía, y 

por tanto deben ser vistos como héroes de la fe. Esto no significa que no importa cuál versión uno 

utiliza, pero algunos han exagerado el asunto hasta un punto histérico. Muchos han elevado sus 

opiniones personales al respecto al nivel de doctrina. Para más sobre el tema, véase el libro por el 

autor de la presente obra, La Controversia Reina-Valera en el Fundamentalismo, y por el mismo 

 
310  Franke, Elmer E. The Facts about our Bible: Its Historicity, Inerrancy and Inspiration, From a Fundamentalist 

Viewpoint. New York, NY: The People’s Christian Bulletin. 1925, pp. 112, 118. 
311  Ibid., p. 117. 
312  The Biblical Faith of Baptists. Detroit: Fundamental Baptist Congress of North America, 1964, unpaginated 

preface. 



Autógrafos originales, traducciones de la Biblia y los primeros fundamentalistas 

165 

  

autor en cuanto a deficiencias del texto crítico, véase Una Crítica de la Crítica Textual 

Neotestamentaria Moderna: Lo Bueno, lo Malo y lo Feo.313 

Reconocer que los manuscritos originales son la autoridad final permite que haya consistencia 

a través de los tiempos y en todos los idiomas. No hay necesidad de opinar cómo otra fuente puede 

ser la autoridad final cuando hayan surgido diversas ediciones con cambios textuales. Los miles 

de manuscritos griegos y hebreos, el Textus Receptus, la Vulgata Latina, el Texto Masorético y 

la versión King James —todos han aparecido con diversas ediciones con cambios textuales. No 

hay necesidad de opinar cómo, cuándo, por qué y de qué manera la autoridad final se transfirió de 

los manuscritos originales a otra fuente, lo cual sería una imposibilidad. Se afirma esto, dado que, 

si una autoridad final puede ser reemplazada por otra autoridad, revela que nunca fue la autoridad 

final. ¡Una verdadera autoridad final no puede ser reemplazada!  

¿Cuál es la mejor autoridad que podemos tener en ausencia de los manuscritos originales? El 

autor se aventuraría a decir que es la misma que hemos tenido a lo largo de los siglos gracias a la 

preservación, a medida que los autógrafos originales de libros individuales físicos de la Biblia se 

fueron perdiendo. Esas serían las lecturas más autorizadas y autenticadas de los manuscritos 

supervivientes que mejor atestiguan los manuscritos originales. A lo largo de los siglos, se han 

ofrecido diferentes ayudas para esta tarea. El Texto Masorético del Antiguo Testamento mantuvo 

un registro de variantes. Las ediciones del Texto Recibido fueron compiladas. La edición de 1550 

de Estéfano del Texto Recibido contaba con un aparato crítico con lecturas variantes de 

manuscritos griegos y la Políglota Complutense. Aunque el autor desconfía en general del texto 

principal de las ediciones modernas del texto crítico, todas cuentan con un amplio aparato crítico 

que permite una rápida comprobación de la evidencia del manuscrito a favor y en contra de 

lecturas seleccionadas. John Burgon proporcionó sus “Siete apuntes verídicos” para ayudar a 

determinar cuáles variantes tienen mayor autoridad.314 Obviamente, los aspectos técnicos están 

fuera del alcance de los laicos. Pero a lo largo de los siglos, Dios ha procurado que su pueblo 

reciba traducciones en su idioma que no solo son adecuadas y suficientes, sino que, en el caso de 

muchos idiomas, son precisas, fiables, dignas de confianza y de autoridad. Con buenas razones, 

la versión King James en inglés y la Reina-Valera en español siguen siendo las versiones bíblicas 

de la mayoría de los fundamentales. 

 

 

 

 
313  https://www.literaturabautista.com/critica-de-la-critica-textual/ 
314  Burgon, John. The Traditional Text of the Holy Gospels Vindicated and Established. Oxford: Horace Hart, 

1896, pp. 40-67. 



 

166 
 

Capítulo 24 - Problemas en el fundamentalismo analizados 
 

Abundan los libros que declaran de forma desequilibrada lo que está mal con el fundamentalismo, 

especialmente por los de afuera que aborrecen el movimiento. Esta sección no será la parte más 

extensa de este libro. Creemos que, a pesar de sus debilidades, hay mucho que está bien con el 

fundamentalismo. Hemos dedicado la mayor parte de esta obra para destacar esto. Sin embargo, 

no podemos fingir que no hay problemas en el fundamentalismo suficientemente grave como para 

señalarse en un libro de esta clase. 

El asunto de problemas en el fundamentalismo, junto con propuestas de soluciones bíblicas, 

fácilmente podría convertirse en un libro entero aparte. Pero por motivos de mantener esta obra 

enfocada en la historia del fundamentalismo mayormente hasta 1960, hemos limitado el tema de 

problemas internos. Reconocemos que el fundamentalismo es imperfecto, aunque todo 

movimiento tiene sus debilidades. Creemos que, a pesar de sus fallas, el fundamentalismo 

histórico y bíblico es el movimiento más cercano al espíritu y los fundamentos de la Palabra de 

Dios. 

Las observaciones a continuación no se hacen con espíritu de amargura ni de condena. El 

silencio tiene poca influencia; una palabra a tiempo, pronunciada con el espíritu correcto, puede 

dar lugar a una pausa para la reflexión y corrección. Cuando la conversación se lleva a cabo con 

el espíritu correcto y con el motivo adecuado, puede ser beneficiosa, porque existe un cierto 

descontento que, si se demuestra que es legítimo, no se debe ignorar. 

Cualquier crítica de parte del autor de la presente obra o de otros fundamentalistas que se 

citarán se debe entender como una autocrítica y no como una condena del movimiento. Las críticas 

se dan con el ánimo de reconocer que no es un movimiento perfecto y que debemos aprender de 

nuestros errores y mejorar. No se ha concentrado en los errores y debilidades en este libro (con 

justificables excepciones como el caso de J. Frank Norris), pues hay mucho para elogiar del 

movimiento a través de su historia. 

No es la intención del autor de la presente obra aportar una lista completa de todas las fallas y 

debilidades del fundamentalismo actual o del pasado. Su intención, más que nada, es animar al 

lector fundamental con relatar la historia del esfuerzo de nuestros antepasados que valerosamente 

contendieron ardientemente por la fe. Pero sería una historia deshonesta si se encubriera todas las 

fallas. Solo trataremos los diversos asuntos de forma breve. 

Consideramos esto una autocrítica por amor al fundamentalismo. La autocrítica constructiva 

puede ser muy saludable. El primer paso para resolver un problema es reconocer que hay un 

problema. No se está diciendo que la solución es abandonar el fundamentalismo. Por tanto, el 

motivo por señalar problemas en el fundamentalismo es por amor a dicho movimiento. Una 

prueba de cualquier movimiento es su capacidad para criticarse a sí mismo y a la vez beneficiarse 

de dichas críticas. Ningún movimiento puede sobrevivir sin autorreflexión. De lo contrario, si un 

movimiento no se beneficia del juicio propio y la crítica externa, está condenado al fracaso. La 

introspección es buena para los fundamentales que se preocupan por el presente y el futuro de su 

movimiento. 

 

Una ética de trabajo exagerado 

 

Hubo algunos que promovieron una ética de trabajo exagerado en la obra de Dios que, al 

implementarse literalmente, resultaba en negligencia hacia la familia y el de su propio bienestar. 

Esta falla en algunos sectores del fundamentalismo ha promovido trabajo arduo, involucrando 

largas horas de labor de forma exagerada. Es cierto que hay una medida de urgencia debido a las 

almas que perecen a nuestro alrededor, y debe haber una buena ética de trabajo, pero al que 

descuida su salud le puede sorprender una crisis de salud crónica y debilitante, o aun la muerte 



Problemas en el fundamentalismo analizados 

167 

  

repentina a una edad relativamente joven. Tales filosofías de ministerio son también muy dañinas 

para la familia.  

Se ha escuchado a pastores jactarse de que no toman vacaciones, o de cuántos años han pasado 

sin tomarlas. Uno de los pastores previos del que aquí escribe trabajó como copastor para un 

famoso pastor fundamental al principio de los setenta. El pastor tenía la fama de no permitir que 

el personal se tomara una semana entera de vacaciones. Después de trabajar un año, el copastor 

se dirigió al pastor y le dijo que quería tomarse una semana libre para llevar a sus hijos a pescar. 

El pastor le dijo: “¡Piensa en todas las almas que morirán mientras te tomas el descanso!” A esto, 

el copastor respondió: “¿Acaso no mueren las almas mientras dormimos? ¡El mundo puede irse 

al infierno por una semana, pero yo llevaré a mis hijos a pescar! ¡Despídeme si es necesario!” La 

historia tiene un final feliz, porque el copastor al fin logró tomar una semana de descanso con su 

familia sin ser despedido, y se convirtió en una práctica anual bajo el mismo pastor. 

En años recientes, ha habido líderes sabios que han reconocido el daño que ciertas filosofías 

pueden causar en la vida familiar, y felizmente han comenzado a enfatizar más a la familia. 

 

Atacando a compañeros fundamentales con el mismo vigor que contra los apóstatas 

 

Líderes bien intencionados, pero excesivamente entusiastas que tratan a otros fundamentalistas 

con quienes discrepan como si fueran enemigos de la cruz pueden causar considerable discordia. 

Hay algunos fundamentales, si tienen algún desacuerdo con otra persona u otra institución, sienten 

que todo el mundo necesita saberlo. Hay casos que podría ser útil para el público cristiano saber, 

pero se necesita discernimiento al decidir lo que es suficientemente grave para llevar al público y 

lo que debe permanecer como un desacuerdo privado. El internet ha provisto fácil acceso para los 

que tienen ciertos síntomas narcisistas, que sienten que todo el mundo quiere saber su opinión 

sobre toda clase de desacuerdos y “roces” que ha tenido con otros creyentes en asuntos que 

relativamente son de poca significancia. Quizás hay pocos fundamentalistas que se comportan de 

esa forma, pero aun uno es demasiado. 

Desafortunadamente, algunos fundamentalistas se distancian y tratan como enemigos a otros 

fundamentalistas que discrepan de ellos en asuntos menores. Se caracterizan por su brusquedad y 

un espíritu divisivo. Interpretan de forma negativa una declaración ambigua de uno de sus 

oponentes o reformulan con términos convenientes lo que supuestamente dijeron o creen, sin 

proporcionar fuentes ni documentación adecuada. No es raro que actúen en un vacío exegético, 

proclamando creencias basadas en interpretaciones fantasiosas. Que haya algunos con conducta 

semejante en sectores periféricos del movimiento no es un problema exclusivo del 

fundamentalismo. Es probable que todos los movimientos tengan al menos un pequeño porcentaje 

que actúe de forma similar debido a nuestra naturaleza caída. 

A continuación, una colección de palabras sabias al respecto por diversos escritores: 

 
… Algunos de ellos trataron a los liberales como menos que humanos, y por eso aprendieron 
tan malos hábitos que luego, cuando los que formaron nuevos grupos desarrollaron pequeñas 

diferencias entre ellos, continúan tratándose mal unos a otros. Cuidado con los hábitos que 
aprendemos en medio de controversia. Ambos deben aparecer juntos: la santidad de Dios y el 
amor de Dios manifestados simultáneamente por la gracia de Dios.315 

Y si llega el momento en que la lealtad a Cristo lo lleve al lugar de aplicar la disciplina, o 
incluso a dejar su iglesia o denominación local o una organización cristiana, le ruego que 
encuentre alguna manera de mostrar amor observable entre los verdaderos cristianos ante el 

mundo. La práctica de la verdad requiere que se establezca una línea entre aquellos que 
sostienen la visión histórica de las Escrituras y la nueva más débil. Pero esto no quiere decir 

 
315  Schaeffer, Francis. The Great Evangelical Disaster. Westchester: Crossway Books, 1984, p. 85. 



Problemas en el fundamentalismo analizados 

168 

  

que quienes sostienen este punto de vista no sean a menudo hermanos y hermanas en Cristo, 
ni que no debamos tener relaciones personales amorosas con ellos. No se divida simplemente 
en grupos de fealdad. Si lo hace, el mundo verá una fealdad que lo apagará. Tus hijos verán 

la fealdad y perderás a algunos de tus hijos e hijas. Oirán cosas tan duras de tus labios contra 
hombres que saben que han sido tus amigos que se alejarán de ti. No deseche a sus hijos; no 
deseche a otras personas olvidándose de observar, por la gracia de Dios, los dos principios 

simultáneamente: mostrar amor y santidad.316 
 
Los periódicos de los que se marcharon tendían a dedicar más espacio a atacar a las personas 

que discrepaban de ellos en el tema de separarse que a tratar con los liberales. Se dijeron cosas 
que son difíciles de olvidar incluso ahora. Los que salieron se negaron a veces a orar con los 

que no habían salido. Muchos de los que se fueron rompieron toda forma de comunión con 
verdaderos hermanos en Cristo que no se habían ido. El mandamiento de Cristo de amarnos 
unos a otros fue destruido. Lo que quedaba con frecuencia era un volverse hacia adentro, una 

justicia propia, una dureza. A menudo se dejaba la impresión de que la salida había hecho que 
los que se marchaban tenían tanta razón que cualquier cosa podía ser excusada. Habiendo 
aprendido esos malos hábitos, más tarde se trataron mal unos a otros cuando los nuevos grupos 

resultantes tenían pequeñas diferencias entre ellos.317 
 

No debemos consumirnos buscando faltas en nuestros hermanos. Es posible especializarse en 
descubrir “suciedad” sobre los hermanos. Ciertamente, no debemos ser crédulos ni guardar 
silencio cuando se nos exige hablar. Pero no debemos hacer que el énfasis principal de nuestro 

ministerio sea el “trabajo detectivesco”. Uno puede desarrollar una actitud sospechosa hacia 
todos, lo que puede ir en contra de una interacción útil y un crecimiento constructivo. El amor 
“Todo lo sufre, todo lo cree, todo lo espera, todo lo soporta” (1 Corintios 13:7). La idea central 

de este versículo es que debemos ser optimistas, tener esperanza y ser positivos en nuestras 
relaciones con los demás, no sospechosos ni desconfiados. Si las personas se muestran a través 
de acciones repetidas como indignas de confianza, entonces nos vemos obligados a emitir 

juicios apropiados.318 
 

Una trampa que afecta a los mejores campeones de la Fe es estar tan absorto en la lucha por 
la Fe que uno ve cada ataque a uno mismo como un ataque a la Fe. Es hipócrita usar la Biblia 
contra otros y luego negarse a escuchar si se usa de manera justa contra uno mismo.319 

 
Sin duda, este desánimo [entre los neoevangélicos] fue generado en parte por las vergonzosas 
travesuras de algunos fundamentalistas y el espíritu guerrero y cruel de otros. Algunos líderes 

fundamentalistas eran cascarrabias y muy dificultosos. Surgieron innecesarias “peleas 
territoriales”, y algunos fundamentalistas atacaron a otros con feroces ataques personales. Este 

espíritu de parte de algunos resultó en jóvenes descorazonados, y junto con otros factores que 
se comentarán más adelante, los impulsó hacia una postura menos firme y más abierta.320 
 

No luchemos y batallemos celosamente por la posición y el dominio. Nunca hagamos la 
pregunta: “¿Quién es la voz del fundamentalismo?” –esperando que seamos nombrados. Este 
es el orgullo en su peor forma. Y este tipo de “espíritu de Diótrefes” hará que critiquemos 

constantemente a otros a quienes Dios está usando y que parecen amenazar nuestro éxito en 
nuestro esfuerzo egoísta por convertirnos en “la voz del fundamentalismo”. 

 
316  Schaeffer, Francis. The Great Evangelical Disaster. Westchester: Crossway Books, 1984, pp. 89-90. 
317   Ibid., p. 75. 
318  Pickering, Ernest D. Should We Ever Separate From Christian Brethren? Decatur, AL: Baptist World Mission. 

PDF, no date, no pagination. 
319  Beale, David O. In Pursuit of Purity. Greenville, SC: Unusual Publications, 1986, p. 357. 
320  Pickering, Ernest D. The Tragedy of Compromise. Greenville: Bob Jones University Press, 1994, pp. 7-8. 



Problemas en el fundamentalismo analizados 

169 

  

Hoy no hay “voz del fundamentalismo”. Hay cientos, quizás miles, de tales voces hoy. Y 
el número se multiplicará a medida que nos acerquemos a la venida del Señor, y mientras 
continuamos entrenando a miles de jóvenes campeones para Cristo en nuestras muchas 

grandes escuelas. 
Debemos asegurarnos de no imitar o seguir los métodos no bíblicos que usan algunos de 

nuestros oponentes. ¡Es posible ser fundamentalista y seguir siendo un caballero cristiano! De 

hecho, ¡nadie debería poseer más cualidades de gracia, bondad, caridad y simpatía que el 
fundamentalista combatiente! … Podemos ser militantes sin ser mezquinos. Podemos ser 
fuertes y aún así ser dulces. Podemos ser militantes y seguir siendo majestuosos. Podemos 

llevar un cántico y una espada al mismo tiempo. Como declaró el salmista en el Salmo 149:6, 
“Exalten a Dios con sus gargantas, y espadas de dos filos en sus manos”.321 

 

Batallando con armas carnales 

 

La defensa de la fe y la separación eclesiástica nunca debe ser una excusa para el antagonismo, 

las peleas, las riñas y la contienda interminable con creyentes. Algunos grupos pequeños, como 

los ruckmanitas y los predicadores de la “Nueva IFB” parecen dar la bienvenida y se motivan con 

la controversia. No son impulsados por la convicción bíblica y un corazón quebrantado, sino por 

la carnalidad en muchos de sus arrebatos. Si alguien imaginara estos grupos como el ejemplo o el 

resultado de la enseñanza de la separación, inevitablemente tendrá una visión retorcida de lo que 

significa la separación. 

Hay algunos que se apresuran a declarar a alguien un apóstata (a) basado en la más mínima 

evidencia, (b) algo que sólo suena sospechoso, (c) algún rumor sin confirmación, o (d) algo dicho 

o escrito de forma aislada que puede interpretarse de más de una forma. El autor de la presente 

obra conoce un caso en que uno acusó a un predicador de herejía a base de un sermón donde no 

se halló falta en lo que dijo, sino en lo que no se dijo en dicho sermón. Si uno no es cuidadoso en 

sus acusaciones de herejía, no sólo es una grave injusticia a la “víctima” si uno fue impreciso o 

un testigo falso, otros dejarán de tomar al acusador en serio si ha sido culpable de gritar “¡lobo!” 

cuando no hubo lobo. Uno debe estar 100% seguro antes de acusar a alguien de apostasía. 

 
Que Dios nos libre de las peleas internas, la mezquindad y la quisquillosidad. Que podamos 

crecer más allá del lugar donde nuestros púlpitos y publicaciones se utilizan para atacar a los 
siervos de Dios con quienes podemos tener diferencias menores –o que pueden, en nuestro 
pensamiento carnal, estar amenazando el éxito de nuestro esfuerzo por ser el último 

“patriarca”– cuando no vuelva a ocurrir tal cosa. Nunca debería haber competencia entre faros, 
solo cooperación.322 
 

Dicho esto, ¡debemos darle la vuelta a la ecuación y decir que la militancia bíblica es 
obligatoria, junto con un espíritu bíblico y una conducta ética! Así como está mal ser militante 

con espíritu combativo, también está mal exhibir un espíritu apropiado sin militancia. Nadie 
debe tratar de justificar una conducta dura y poco ética en la búsqueda de la militancia. 
Tampoco se debe tratar de justificar el abandono de la militancia, porque algunos han 

mostrado un espíritu equivocado. 
Algunos han alegado una “racha mala” en el fundamentalismo. La opinión de este escritor 

es que la llamada “racha mala” no es peculiar de los fundamentalistas, sino de la naturaleza 

humana. Cualquier creyente que no esté controlado por el Espíritu Santo es capaz de mostrar 
un espíritu carnal. Algunos en el campo de los nuevos evangélicos han mostrado 

prominentemente el mismo tipo de espíritu. ... Esto de ninguna manera justifica cualquier 

 
321  Jasmin, Don. The Bible Text Issue. West Branch, MI: Fundamental Baptist Ministries. Circa 2015, p. 78. 
322  Fallwell, Jerry. “Who is the voice of fundamentalism today?” Fundamentalist Journal. Sep. 1984, p. 9. 



Problemas en el fundamentalismo analizados 

170 

  

exhibición carnal por parte de un fundamentalista, ni excusa tal conducta. Simplemente 
demuestra que la carnalidad no es una característica distintiva del fundamentalismo.323 
 

Los fundamentales modernos que cuestionan el concepto de militancia necesitan considerar 
seriamente cualquier acción que tomen. Sin duda, algunos fundamentalistas han actuado con 
dureza e incluso en ocasiones de manera no bíblica. ¡Aquellos que abandonarían un espíritu 

militante deben recordar que la contienda ferviente por las Escrituras reveladas es bíblica! Por 
todos los medios se debe repudiar un espíritu carnal y no bíblico. Pero, por todos los medios, 
muestre un espíritu bíblico con militancia bíblica. No abandone las normas bíblicas piadosas 

porque vea a algunos que toman posiciones que las Escrituras no justifican. No abandone un 
espíritu bíblicamente militante solo porque algunos han sido duros en un sentido antibíblico. 

Con demasiada frecuencia podemos reaccionar contra un extremo no bíblico y terminar 
abrazando el extremo opuesto en lugar de llegar a una postura enseñada por las Escrituras. No 
debemos rechazar la carnalidad y a la vez abrazar la concesión indebida. Abandonar la 

militancia bíblica es comenzar a descender por una pendiente resbaladiza que inevitablemente 
conducirá al desastre en la teología, la asociación y la práctica. El movimiento neoevangélico 
lo ha demostrado.324 

 

Se puede sentir el dolor en el relato de 1947 de la experiencia del siguiente hermano que esperaba 

más unidad y paz entre hermanos fundamentales al efectuarse la separación con los modernistas: 

 
Pensé inocentemente que cuando terminara la “lucha” organizacional con los modernistas y 
los “colaboracionistas”, dejaría de tener conflictos. Ciertamente, nunca imaginé un conflicto 

con mis hermanos creyentes en la Biblia. Sin embargo, el hecho es que desde que me retiré 
con mi iglesia de la Convención Bautista del Norte, de la Convención Estatal y de la 
asociación local, he tenido períodos de lucha más literalmente desgarradores con hombres que 

creen exactamente como yo en cuestiones de doctrina, pero con quienes difiero en cuestiones 
menores de estrategia y normas.325 

 

No es bíblico pretender defender la fe con armas carnales: 

 

Aunque andamos en la carne, no militamos según la carne; porque las armas de nuestra milicia 

no son carnales, sino poderosas en Dios para la destrucción de fortalezas. (2 Corintios 10:3-4) 

El siervo del Señor no debe ser contencioso, sino amable para con todos, apto para enseñar, 

sufrido; que con mansedumbre corrige a los que se oponen, por si quizá Dios les conceda que se 

arrepientan para conocer la verdad, y escapen del lazo del diablo, en que están cautivos a 

voluntad de él. (2 Timoteo 2:24-26) 

Porque no tenemos lucha contra sangre y carne, sino contra principados, contra potestades, 

contra los gobernadores de las tinieblas de este siglo, contra huestes espirituales de maldad en 

las regiones celestes. (Efesios 6:12) 

 

Los fundamentales a menudo han sido acusados de centrarse en asuntos menores, especialmente 

en la etapa posterior a la batalla fundamentalista-modernista. Esto no quiere decir que no haya 

lugar para tratar con asuntos menores, pero se les debe considerar con la debida prioridad de 

importancia. Hay que discernir la importancia relativa de las diferentes cuestiones y reaccionar en 

la proporción debida. 

La estrategia de algunos fundamentales es exagerar intencionalmente la deriva de ciertos 

 
323  Moritz, Fred. Contending for the Faith. Greenville, SC: Bob Jones University Press, 2000, pp. 107-108. 
324  Moritz, Fred. Contending for the Faith. Greenville, SC: Bob Jones University Press, 2000, p. 111. 
325  MacDonald, Donald. “A plea for unity now!” The Baptist Bulletin. Oct. 1947, pp. 3-4. 



Problemas en el fundamentalismo analizados 

171 

  

grupos evangélicos para motivar a los fundamentales a tratarlos como una plaga para que no se 

acerquen en lo más mínimo. Quizás el motivo es noble, pero la estrategia no. No es justificable 

ser deshonesto acerca de ciertos grupos en el proceso de animar a otros a mantener su distancia. 

La estrategia correcta es la enseñanza de principios bíblicos de separación para equipar a otros 

para analizar la realidad de una situación sin exageraciones, para entonces poder tomar decisiones 

bíblicas informadas sin la presión de otros cuya única estrategia es imponer el espanto o histeria 

acerca de ciertos grupos. Algunos grupos se han desviado tanto que, la realidad sin exageración 

alguna, puede ser espantosa por sí sola. 

 

Música cristiana con ritmo mundano 

 

Ha habido casos de iglesias que por mucho tiempo fueron buenos ejemplos, pero en un momento 

dado abandonaron los himnarios e instrumentos tradicionales, y al pasar los años se extraviaron 

bastante en diferentes áreas. Seguramente la música no tuvo toda la culpa, porque siempre hay 

múltiples factores que conducen a una iglesia al mal camino. Pero es probable que el cambio en 

la música fuera un síntoma de una mentalidad muy abierta que con el tiempo se reflejaría en áreas 

adicionales. 

No estamos enseñando que solamente el piano, órgano o guitarra es aceptable, pero la música 

sagrada es para agradar a Dios, no es para entretener o atraer a los mundanos. Música sagrada y 

sana podría tener un aspecto atrayente, pero el motivo es de agradar a Dios, alabarle y preparar el 

corazón para la predicación. 

Hay música religiosa que parece tener poco o nada de sagrado, o provoca el deseo de menear 

las caderas. Tal música, y cualquier música que, sin conocer sus palabras religiosas, fácilmente se 

confundiría con la del mundo, no pertenece en la iglesia. 

 

Falta de equilibrio en cuanto a normas de conducta 

 

Aunque no sea uno de los fundamentos de la fe, algo que ha caracterizado el movimiento 

fundamental es la importancia de la santidad y el deseo de mantenerse alejado de la mundanalidad. 

En cuanto a mantener un equilibrio al respecto, Ernest Pickering ofrece unas reflexiones sabias: 

 
No podemos convertirnos en “removedores de basura” profesionales. Mientras intentamos 
deshacernos de la basura, también debemos servir una mesa abundante de deliciosos bocados 

espirituales para el pueblo de Dios. Algunos, tal vez, se han especializado en denunciar todos 
los males del día sin alimentar el rebaño de Dios. Si bien nos esforzamos por ser fieles a las 

santas normas de Dios al hacer cumplir ciertos códigos de conducta y vestimenta, a menudo 
no hemos logrado mostrar cómo nuestras normas se basan en principios que se encuentran en 
la Biblia. Hemos dicho a nuestros jóvenes lo que no deben hacer sin decirles por qué no deben 

hacerlo. No debemos abandonar nuestros esfuerzos por mantener las normas de conducta 
cristiana, pero, en el proceso, debemos estar seguros de que las normas se basan en una 
aplicación adecuada de las verdades establecidas en las Escrituras. No todos los pecados 

actuales se mencionan específicamente en las Escrituras, pero es perfectamente legítimo 
aplicar los principios que se encuentran en las Escrituras a situaciones específicas de la 

sociedad moderna. 
Finalmente, debemos protegernos siempre contra un espíritu duro que está desprovisto de 

la gracia y la bondad cristianas. Dado que los fundamentalistas han tenido que luchar contra 

las fuerzas de la oscuridad desde el inicio del movimiento, les resulta fácil desarrollar actitudes 
amargas y abrasivas. Debemos estar “siguiendo la verdad en amor” (Efesios 4:15).326  

 

 
326  Pickering, Ernest D. Are Fundamentalists Legalists? Decatur, AL: Baptist World Mission. PDF, 2004, pp. 3-4. 



Problemas en el fundamentalismo analizados 

172 

  

Aunque se requieren reglamentos humanos en una institución, se debe enseñar y entender que la 

santidad no es adquirida por cumplimiento con una serie de reglas humanas. Sin embargo, una 

mala actitud hacia reglamentos humanos no sería una señal de santidad tampoco. Cuando se 

pregunte el motivo de un reglamento con la actitud y el espíritu correcto, la indagación no debe 

ser rechazada, ni vista como una falta de respeto, sino tomada como una oportunidad para 

presentar principios de discernimiento o precauciones que condujeron al reglamento. Hay casos 

de reglas que se imponen con vigor, de las cuales no hay claridad en cuanto a si tienen una base 

bíblica. En algunos casos, líderes tienen reglamentos que no pretenden ser de origen bíblico, pero 

tienen una buena razón cuando se les plantea la interrogante acerca del motivo de su reglamento. 

 

La necesidad del arrepentimiento del pecado 

 

Tristemente, ha habido la negación de la necesidad del arrepentimiento de pecado como necesario 

para salvación entre algunos, a pesar de pasajes como Lucas 24:47; Hechos 3:19, 8:22; 

Apocalipsis 2:21, 9:20-21, entre otros, que aclaran el hecho de arrepentimiento del pecado. No 

estamos promoviendo una enseñanza hacia otro extremo, a veces conocida como “salvación por 

señorío”. La preocupación por este asunto motivó al escritor de esta obra a traducir el libro El 

Arrepentimiento: la doctrina perdida del fundamentalismo en el año 2001.327 El título de dicha 

obra no debe ser entendido como que ha habido un problema con la enseñanza del arrepentimiento 

desde el principio, sino más bien en décadas recientes. La postura balanceada respecto de los 

primeros líderes fundamentales se percibe en Los Fundamentos en un capítulo titulado “Las 

doctrinas que deben enfatizarse para una evangelización exitosa”: 

 
El arrepentimiento significa un cambio de mentalidad; y este cambio es efectuado por el 
Espíritu Santo, mediante el conocimiento de la condición, las necesidades y el peligro del 

pecador, mediante el cual este queda convencido de pecado, de justicia y de juicio (Juan 16:8), 
y es inducido a entregarse total, inmediata e irrevocablemente a Dios. (Véase Mateo 9:13; 

Marcos 6:12; Lucas 13:2-5; 24:47; Hechos 2:38; 3:19; 17:30; 26:20; Romanos 2:4; 2 Corintios 
7:9, 10; 2 Timoteo 2:25; 2 Pedro 3:9).328 

 

Otra debilidad en algunos sectores (muchas veces relacionada con una falta de énfasis en el 

arrepentimiento) sería el apuro con el cual algunos quieren testificar a otros y los escasos 

versículos que utilizan antes de invitar a otros a orar para aceptar a Cristo sin asegurar que hayan 

entendido. En muchos casos, hay una falta de seguimiento con discipulado con los que han hecho 

profesiones de fe. Por un lado, parece injusto criticar más fuerte a los que están haciendo el 

esfuerzo de testificar, aunque no siempre lo hagan bien, comparado con los que no testifican. O 

sea, debe haber un nivel de respeto al que intenta testificar con todos los errores que cometa, 

comparado con el que no hace nada.  

Sin desear entrar en controversia, algunos sienten que uno tiene que enfocarse o en el 

evangelismo o en el discipulado. Pero no tiene que ser el uno o el otro. Ambos deben 

complementarse. El que no gana almas, no tendrá nadie para discipular. El que discipula a alguien 

no lo puede hacer para siempre. Tendrá que evangelizar otra vez para comenzar el ciclo 

nuevamente. Discipular a otro puede culminar en enseñarle a ganar almas, y de esa forma se 

comienza un nuevo ciclo a través de nuestro fruto. La pasión por las almas es necesaria y debe 

manifestarse; sin embargo, no debe reemplazar la pasión por la verdad doctrinal. No tiene que 

haber un divorcio entre la conversión y el discipulado; ambos pueden y deben complementarse. 

Para más sobre el tema, se recomienda el artículo “Evangelismo sin descuidar el discipulado” por 

 
327  https://www.literaturabautista.com/el-arrepentimiento-la-doctrina-perdida-del-fundamentalismo/ 
328  Munhall, L. W. “The Doctrines That Must Be Emphasized in Successful Evangelism” The Fundamentals: A 

Testimony to the Truth. Vol. XII. Chicago: Testimony Publishing Company, no date, p. 21. 



Problemas en el fundamentalismo analizados 

173 

  

Russell George.329 

 

Un énfasis exagerado en los números y el iglecrecimiento 

 

En algunos sectores del fundamentalismo hay un énfasis en el iglecrecimiento, lo cual puede ser 

sano y motivador. No deberíamos conformarnos con la mediocridad. Pero también existen 

peligros para líderes que se descuidan. Aunque un pastor debe anhelar ser usado por Dios y debe 

esforzarse, hay ciertos peligros con desear una iglesia grande: 

 

1. El pastor debe cuidarse de no desear una iglesia grande por motivos de orgullo 

personal. 

2. El pastor debe cuidarse de no bajar normas claramente bíblicas en busca de cumplir 

su meta de una iglesia grande. 

3. Si el pastor es motivado por grandeza de una forma vana, se desanimará y abandonará 

la obra si no ve los resultados grandes deseados. 

4. El pastor que anhela una iglesia grande debe cuidarse de no ser abusivo con sus 

miembros. Los miembros que sirven en la iglesia deben tener tiempo adecuado para 

dedicar a sus familias. 

 

La mentalidad del iglecrecimiento es de un crecimiento vertical. La mentalidad equilibrada 

enfatiza un crecimiento horizontal. Por crecimiento “vertical”, nos referimos a la meta de una 

iglesia grande con gente viajando desde lejos en su vehículo privado o en rutas de autobuses yendo 

a puntos distantes. Por “horizontal”, nos referimos a una visión de múltiples iglesias cubriendo un 

área de población significativa. Favorecer el crecimiento horizontal no constituye oposición a la 

utilización de rutas de autobuses o camionetas. Bajo la mentalidad de crecimiento horizontal, las 

rutas más lejanas serían vistas como medidas provisionales, hasta que una buena iglesia se pueda 

establecer en el área. 

 Diferencias en filosofías de métodos del ministerio, como se acaba de mencionar, al fin y al 

cabo son de índole menor, y no deben impedir el respeto mutuo y la confraternidad.  

 

Un centrismo exagerado en el hombre 

 

Comencemos con unas palabras sabias del pastor Paul Chappell: 

 
La militancia reflejada en la lealtad a una persona en particular que no sea Jesucristo no es 
una señal de fundamentalismo bíblico. Es asombroso que pueda ser tan claro en las Escrituras 

y, sin embargo, tan fácil de pasar por alto en nuestras iglesias. Nuestra postura fundamental 
no la define ninguna otra persona que no sea Jesucristo.330 

 

Este punto no es un ataque contra el liderazgo pastoral razonable. Mientras un líder dominante y 

autoritario en su mayor parte se mantiene bíblico, equilibrado y humilde, puede funcionar bastante 

bien. Pero ningún líder es perfecto, y cuando llega a estar fuera de control en algún área 

importante, su dominio puede causar daños incalculables. 

Muchas de las organizaciones e iglesias fundamentales fueron fundadas bajo el liderazgo de 

un pastor con una personalidad carismática, con una autoridad e influencia respetada. Sin su 

liderazgo, la organización no hubiera visto la luz. Sin embargo, algunos ministerios han estado 

 
329  https://www.literaturabautista.com/evangelismo-sin-descuidar-el-discipulado/ 
330  Chappell, Paul. What is a Biblical Fundamentalist? Lancaster, CA: Striving Together Publications, 2005, p. 

67. 



Problemas en el fundamentalismo analizados 

174 

  

más centrados en un personaje que en Jesucristo. Obviamente, se necesita liderazgo humano para 

que una institución funcione y avance. No siempre es fácilmente discernible si un ministerio es 

demasiado centrado en el hombre. A veces solo se comienza a percibir después de llegar a conocer 

un ministerio de forma más íntima. Si uno no puede quedarse en un ministerio con buena 

conciencia, es mejor que vaya a otro lugar donde se sienta más a gusto en vez de quedarse y 

esparcir su descontento. Es posible que otros que conocen el mismo ministerio no lleguen a la 

misma conclusión. Uno debe tener cuidado de no causar daño a un ministerio al alejarse con un 

mal espíritu, especialmente cuando no sea por asuntos doctrinales. 

Hay veces que la identificación en el fundamentalismo es más con personajes (predicadores 

reconocidos) que con ministerios. Pero en esto reside un peligro de enaltecer a personajes a un 

nivel no saludable. El fundamentalismo debe ser cristocéntrico. Debe estar más identificado con 

Cristo y su obra que con un personaje. Debemos ser más leales a los principios que a las personas; 

a los preceptos y no tanto a las personalidades. Necesitamos ser leales a la Palabra de Dios. 

No nos oponemos a la lealtad razonable. Pero la lealtad puede llevarse demasiado lejos. Se 

cuenta que un predicador dijo lo siguiente durante un sermón: “Esos allá son mis leales diáconos. 

Si le pidiera a uno de ellos que saltara de un puente, no dudo que lo haría”. Puede que esta historia 

no sea cierta, o se expresó originalmente como una broma obvia, pero ilustra un ejemplo de lealtad 

llevada al extremo, alcanzando al extremismo de algunas sectas. 

La lealtad a un hombre no debería ser ilimitada. Exigir lealtad absoluta es una práctica sectaria. 

Lo siguiente son ejemplos de asuntos que, al confirmarse adecuadamente, exigen que se tomen 

medidas apropiadas y que abandonemos nuestra lealtad a un líder: 

 

1. Algo criminal 

2. Graves lapsos éticos 

3. Falsa doctrina comprobada 

4. Depravación moral 

5. Manipulación grave o frecuente 

 
Un quinto peligro es el liderazgo orientado a la personalidad en las iglesias fundamentalistas. 

Aunque creen en la autoridad pastoral y pueden probar su posición a partir de las Escrituras, 
los fundamentalistas no tienen la libertad de ser autoritarios. Muchas veces los 
fundamentalistas están motivados por sus héroes más que por otras consideraciones. Si bien 

la Biblia enseña respeto por el hombre de Dios, no se debe seguir a un hombre cuando su vida 
o sus decisiones son contrarias a las Escrituras. Algunos en las iglesias fundamentalistas 

ponen a sus líderes en pedestales y los siguen ciegamente. Si bien el respeto pastoral es 
necesario, Dios bendecirá a aquellos que mantengan a Cristo en el centro de su adoración. Si 
Cristo es exaltado en las iglesias fundamentalistas, atraerá a todos los hombres hacia sí y 

llenará las iglesias fundamentalistas del futuro. Si no, las iglesias decaerán.331 

 

Un ejemplo de exigir lealtad absoluta sería una reunión de liderazgo donde el líder comparte ideas 

o planes y solicita opiniones; si alguien se atreve a expresar una palabra de desacuerdo o 

debilidades del plan propuesto por el líder (aun con todo el respeto debido), es tildado de ser 

desleal. 

 El director del ministerio bajo el cual trabaja el escritor de esta obra ha dicho en múltiples 

ocasiones a los que trabajan con él, que si llegamos a creer que una idea suya es débil o crearía 

muchos problemas, él quiere oír nuestra crítica constructiva. Esto es en contraste con algunos 

hombres que consideran casi cualquier crítica, aunque ofrecida en el espíritu correcto, una afrenta 

a su autoridad. 

 
331  Towns, Elmer. “Independent Fundamental Baptists looking toward 2000 A.D.” The Roots and Origins of 

Baptist Fundamentalism. James Combs, et al., John the Baptist Press, 1984, p. 128. 



Problemas en el fundamentalismo analizados 

175 

  

Alguien ha dicho muy bien que “es mucho más difícil convencer al pueblo de Dios del error 

de los hombres buenos que convencerlos del error de los hombres malos”. En cuanto a pastores y 

líderes, debemos proceder como buenos bereanos (Hechos 17:11), probando sus vidas, enseñanzas 

y ministerios por la Palabra de Dios. 

R. A. Torrey expresó una verdad que vale repetir hasta que Cristo venga: 

 
Una de las causas más comunes del fracaso en la vida cristiana se encuentra en el intento de 
seguir a un buen hombre al que admiramos mucho. Ningún hombre y ninguna mujer, por muy 

buena que sea, puede ser seguido con seguridad. Si seguimos a cualquier hombre o mujer, 
estamos obligados a desviarnos. Sólo ha habido un hombre absolutamente perfecto en esta 
tierra: el Hombre Cristo Jesús. Si tratamos de seguir a cualquier otro hombre, estamos más 

seguros de imitar sus defectos que sus excelencias. Mira a Jesús y a Jesús sólo como tu 
Guía.332 

 

Problemas en el fundamentalismo, mayormente del pasado 
 

Algunos asuntos se trataron a medida que desempeñaba el presente libro. Otros trataremos de 

forma breve a continuación: 

 

Algunos casos de racismo 

 

Desafortunadamente, hubo una cierta medida de racismo o un prejuicio racial en algunos sectores 

del fundamentalismo, mayormente durante las primeras décadas posteriores a su comienzo. No 

obstante cuán aislados fueron, los casos de racismo son trágicos, vergonzosos y lamentables. Son 

una mancha en el pasado. Dado que los escritos mayores del fundamentalismo no promovieron el 

racismo, fue relegado más a anécdotas y no tanto por enseñanza abierta. Un triste ejemplo de 

racismo sería el caso de la iglesia en Detroit que había pastoreado Norris, la cual no tomó medidas 

para permitir personas morenas en su membresía hasta 1985.333 La Universidad de Bob Jones no 

permitió la matriculación de morenos hasta 1975.334 Fue un problema social (como también 

espiritual) que afectó a toda la nación estadounidense, y sin duda afectó a otros movimientos 

también. Fue algo vergonzoso a la luz de la clara enseñanza bíblica de cómo debemos tratar al 

prójimo. “Y al extranjero no engañarás ni angustiarás, porque extranjeros fuisteis vosotros en la 

tierra de Egipto”. (Éxodo 22:21) “Ya no hay judío ni griego; no hay esclavo ni libre; no hay varón 

ni mujer; porque todos vosotros sois uno en Cristo Jesús”. (Gálatas 3:28) 

Trágicamente, hubo algunos fundamentalistas que enseñaron que los blancos deberían tener 

sus propias iglesias, y los morenos los suyos. Esto fue como resultado de la influencia de la cultura 

en aquel tiempo, pero no fue bíblico, dado que la Biblia es nuestra autoridad, no la cultura. Hubo 

algunos casos de perspectivas antisemitas, como las sostenidas por Gerald B. Winrod (1900-

1957). Las perspectivas racistas eran aisladas, y una muestra de ello es que no aparecen en la 

literatura fundamental más difundida, tal como en las 1.600 páginas de la serie de libros conocida 

como Los Fundamentos. 

Aunque todavía se oye de vez en cuando de casos de prejuicios raciales personales que 

demuestran que el problema no ha desvanecido por completo, a conocimiento del autor de la 

presente obra, ya no hay casos de racismo institucional, tal como prohibiciones de membresía en 

instituciones o iglesias fundamentales basadas en el color de piel. 

 

 
332  Torrey, R. A. How to Succeed in the Christian Life. New York: Fleming H. Revell, 1906, p. 38. 
333  https://www.allaboutbaptists.com/history_Truman_Dollar.html 
334  Dalhouse, Mark Taylor. An Island in the Lake of Fire. Athens: The University of Georgia Press, 1996, pp. 155-

157. 



Problemas en el fundamentalismo analizados 

176 

  

Teoría de la brecha 

 

Hubo varios líderes fundamentales, especialmente de primera generación, que creían en la teoría 

de la brecha. Esto ocurrió debido a que no hubo obras bíblicas adecuadas y profundas en defensa 

de la creación en seis días literales de 24 horas para contrarrestar lo que se estaba presentando en 

su época como desarrollos científicos. Esto tuvo el efecto de crear un vacío en que hombres buenos 

quisieron reconciliar lo que se estaba enseñando (que el universo demostraba tener millones de 

años) sin querer negar la Biblia misma. Dado que Génesis 1:2 hace mención de una tierra 

“desordenada y vacía” antes de proceder a relatar los pasos de la creación, algunos intentaron 

reconciliar la Biblia con lo que se pretendía enseñar como ciencia en cuanto a la supuesta edad 

del universo. Si se observa el contexto histórico en que surgió la creencia de la teoría de la brecha 

entre nuestros pasados fundamentales, es más entendible cómo surgió, y reconocer que fue un 

intento errado pero honorable ante descubrimientos supuestamente científicos que amenazaban la 

integridad de la Biblia. Hoy día disfrutamos de una riqueza de material bíblico con un toque 

científico, tal como los provistos por el ministerio Respuestas en Génesis. 

 

Mujeres predicadoras 

 

No hubo ningún caso en la historia del fundamentalismo involucrando líderes o iglesias 

reconocidas en que se ordenaron mujeres al ministerio o se instalaron como pastoras al 

conocimiento del autor de la presente obra. Sin embargo, hubo algunos —aunque pocos— que 

vacilaron en cuanto al asunto de permitir que una mujer enseñara o predicara en una multitud 

mixta en alguna ocasión especial. Se podría pausar aquí y mencionar que pudo haber muchos 

casos en la historia en los cuales habría una disputa legítima si la participación de una mujer fue 

un testimonio extendido, una especie de devocional, un discurso de un asunto social en el cual se 

aplicó un principio bíblico, o inconfundiblemente un verdadero sermón. Por ejemplo, W. B. Riley 

permitió que algunas mujeres dieran discursos a una multitud mixta en el púlpito de su iglesia 

acerca de las maldades del alcoholismo (desconozco si fue durante el horario de cultos regulares). 

Tal incidente no necesariamente debería ser catalogado como predicación de mujeres. Entre los 

líderes fundamentales de primera generación, el que aparentemente demostró más inconsistencia 

en cuanto a mujeres predicadoras fue John Roach Straton. 

Un capítulo de Los Fundamentos fue escrito por Jessie Penn-Lewis, una mujer. Por un tiempo 

ella solo daba discursos a damas. Tal vez no fue tan controvertida en el momento en que se 

seleccionó una parte de sus escritos para Los Fundamentos, pero unos años más tarde (1919), ella 

acabó escribiendo un libro proclamando el derecho de las mujeres a predicar.335   

En contra de mujeres en el púlpito, Benjamin Warfield escribió un breve artículo titulado “El 

Apóstol Pablo sobre el silencio de la mujer en la iglesia”336 en 1919. En 1941, John R. Rice 

escribió Mujeres Predicadoras Prohibido en la Biblia, traducido al español por el escritor de esta 

obra en el año 2001.337 

 

Reflexiones finales 

 

El fundamentalismo está formado por pecadores salvados por gracia. Debido a que está compuesto 

por pecadores, no es un movimiento perfecto. Al momento de iniciar la escritura de esta obra, un 

hombre que fue pastor de una de las iglesias fundamentalistas más grandes del mundo estuvo en 

 
335  The Magna Charta of Woman According to the Scriptures. Bournemouth, England: The Overcomer Book 

Room, 1919. 
336  https://www.literaturabautista.com/el-apostol-pablo-sobre-el-silencio-de-la-mujer-en-la-iglesia/ 
337  https://www.literaturabautista.com/mujeres-predicadoras-prohibido-en-la-biblia/ 



Problemas en el fundamentalismo analizados 

177 

  

prisión. Otro que era pastor de una iglesia grande murió en prisión. Ningún movimiento es 

perfecto. Escapar a otro movimiento no nos liberará de los elementos carnales. Los carismáticos, 

los nuevos evangélicos, los bautistas del sur y otros movimientos y denominaciones han tenido 

sus escándalos e historias de horror. Es trágico cuando el estandarte cristiano se arrastra por el 

barro. No debería suceder. 

El que escribe estas líneas cree que el movimiento fundamental es el movimiento más bíblico, 

pero si hay algo que se ha demostrado en estos más de cien años, es que está lejos de ser un 

movimiento perfecto. En parte es que se compone de pecadores como tú y el presente escritor. El 

diablo es muy astuto. Él razona, si uno va a ser fundamentalista, que sea un fundamentalista mal 

equilibrado. Un peligro de un fundamentalismo mal equilibrado es que algunos reaccionan por 

dejar el fundamentalismo y acaban corriendo al otro extremo. 

Aunque hay cosas que se han hecho mal, gracias a Dios hay muchas cosas más que se han 

hecho bien en el fundamentalismo, una realidad que hemos intentado resaltar en esta obra.. 

Por cada predicador fundamental “problemático” que le da mala fama al movimiento, hay 

docenas de predicadores que hacen un intento serio y sincero de ser equilibrados, bíblicos, que 

mantienen su testimonio e integridad, y aman a sus congregaciones y aman a Dios. Algunos 

reciben poco reconocimiento, quizás tengan congregaciones pequeñas o medianas, pero estos 

pastores fundamentales son fieles a Dios y siguen predicando la Palabra de Dios año tras año, y 

como un conjunto podrían mejor representar al fundamentalismo que algunos individuos que 

reciben el máximo reconocimiento. 

 

Meditación en conclusión 

 

J. C. Ryle fue un gran predicador anglicano del siglo XIX. En uno de sus escritos provee una cita 

de Juan Wycliffe que debe reflejar el sentimiento de cada cristiano bíblico. Wycliffe escribió: 

  
El verdadero cristiano fue destinado por Cristo a probar todas las cosas por la Palabra de Dios, 
todas las iglesias, todos los ministros, toda la enseñanza, toda la predicación, todas las 

doctrinas, todos los sermones, todos los escritos, todas las opiniones, todas las prácticas. Estas 
son sus órdenes de marcha. Hay que demostrar todo por la Palabra de Dios; medir todo por la 
medida de la Biblia; comparar todo con el estándar de la Biblia; pesar todo en las balanzas de 

la Biblia; examinar todo por la luz de la Biblia; probar todo en el crisol de la Biblia. Lo que 
no puede soportar el fuego de la Biblia, hace falta rechazar, negar, repudiar y desechar.338  

 

Al citar lo anteriormente citado, J. C. Ryle añadió lo siguiente: “Esta es la bandera que él clavó 

en el mástil. ¡Que nunca se baje!”  

¡Que Dios nos ayude a mantener en alto la bandera en la perenne lucha por la sana doctrina! 

 

 
338  Ryle, J. C. Light From Old Times. London: Chas. J. Thynne, 1903, pp. 4-5. 



 

178 
 

Capítulo 25 - ¿Se debe seguir utilizando la terminología 

“fundamentalista” y “fundamentalismo”? 
 

El fundamentalismo bíblico siempre ha sido caracterizado por doctrinas bíblicas e históricas que 

son, como su nombre lo indica, fundamentales. Sin embargo, quince años después de que se 

acuñara el término en 1920, los mormones lo habían apropiado para designar a los mormones que 

persistían en practicar la poligamia después de que fuera prohibida. En el mundo secular 

confunden al fundamentalismo con fanatismo religioso de cualquier clase. Lamentablemente, han 

violentado y tergiversado el término para retratarlo como algo que tiene poca semejanza con su 

significado original. Aun si el fundamentalismo bíblico continúa alejándose públicamente del 

término debido a este abuso injusto, necesitamos aclarar el récord. El estigma del término se debe 

mayormente a la caricatura abusiva de los que desprecian lo que representa. El término ha sido 

secuestrado y ha sufrido abusos a manos de sus enemigos como sinónimo de intolerancia, 

fanatismo o antiintelectualismo. Para los liberales en su teología y los evangélicos que desean 

tanto el respeto del mundo, “fundamentalismo” es una mala palabra. El mundo ha intentado 

convertirlo en un símbolo de locura y violencia religiosa. Cuando se aplica de forma involuntaria 

fuera de círculos bíblicos, con frecuencia es hecho con motivos despreciativos. 

 
Si acudimos a los medios de comunicación para obtener una definición, nos harán creer que 

un fundamentalista es aquel que hace explotar edificios, vive aislado en un complejo desértico 
y está situado en el extremo de su respectivo movimiento religioso.339 

 

Los musulmanes no tienen ningún vínculo teológico con los fundadores originales del 

fundamentalismo. Es una tragedia que se haya abusado del término y se lo haya aplicado 

incorrectamente a quienes nunca lo afirmaron ni tenían ninguna semejanza con el 

fundamentalismo histórico más allá de su apasionado apego a sus creencias. 

El término “fundamentalista” se ha utilizado por casi 100 años para designar a aquellos que 

han sido excluidos por la Iglesia mormona oficial por mantener y practicar las enseñanzas 

originales del mormonismo sobre la poligamia. En la terminología mormona, “fundamentalista” 

se refiere a un defensor de la poligamia. 

 
La primera vez que se aplicó el título [fundamentalista] en el ámbito “mormón” fue por Joseph 
Musser, quien lo utilizó para describirse a sí mismo y a sus seguidores en 1935.340 

 

El término no solo fue usado informalmente por los mormones para referirse a los polígamos, sino 

que también adquirió relevancia en el nombre de la Iglesia Fundamentalista de Jesucristo de los 

Santos de los Últimos Días, un grupo polígamo. 

La autora de una tesis sobre las variedades dentro del fundamentalismo expresó frustración 

sobre las definiciones del siguiente modo: 
 

El término “fundamentalismo” utilizado como categoría comparativa dentro del estudio 
académico religioso se ha vuelto problemático. Al tratar de entender el fundamentalismo, el 
término ha sido definido, redefinido, reposicionado y descartado solo para ser aplicado una 

vez más. … [Luego la autora hace mención de la serie de libros Los Fundamentos de 1910-
1915] Hoy, sin embargo, el término fundamentalismo se ha apartado de su significado original 

 
339  Cooper, Justin. The Fall of a Fledgling Fundamentalist. Sword of the Lord Publishers, 2012, pp. 1-2. 
340  Hales, Brian C. Mormon Fundamentalism: Setting the record straight. Orem, UT: Millennial Press, 2008, p. 

39. 



¿Se debe seguir utilizando la terminología “fundamentalista” y “fundamentalismo”? 

179 

  

y ha sido reposicionado y redefinido en un contexto mucho más amplio. Al hacerlo, el término 
ahora se ha vuelto problemático y, en ocasiones, confuso.341 

 

Sin embargo, ¡la autora de la tesis solo aumenta la confusión por tratar al movimiento carismático 

e incluso a los Testigos de Jehová como una variedad del fundamentalismo! 

Hay ciertas dificultades con el término fundamentalista desde hace mucho tiempo: 

 
Un gran número de estadounidenses consideran que el fundamentalismo es intolerante y 

extremista. Una encuesta de USA Today-Gallup [en 1993] encontró que … el 57 por ciento 
creía que los fundamentalistas son intolerantes y el 55 por ciento los llamó extremistas.342  

 

Muchos incluso, de los que distorsionan el término, no ven al fundamentalismo como un 

movimiento mayormente teológico. Para justificar la redefinición del fundamentalismo, lo 

describen, no con una serie de doctrinas específicas, sino con ciertos síntomas socioculturales 

como el rechazo de ideas modernas y una voluntad de ponerse de pie y ser contado en la lucha 

por preservar valores tradicionales dentro del margen religioso. Al usar criterios muy generales y 

subjetivos, les permite aplicar la etiqueta “fundamentalista” sobre una variedad enorme de grupos 

y sectas religiosas que tienen poca relación el uno con el otro o el origen del término. Sin embargo, 

la doctrina y luego la práctica de separación eclesiástica ha sido la cualidad definitoria del 

fundamentalismo bíblico e histórico. 

Existen muchos conceptos erróneos en la sociedad acerca del fundamentalismo. Un ejemplo 

sería la página dedicada a “fundamentalismo cristiano” en el conocido sitio Wikipedia. Bajo 

“Caracterización del fundamentalismo cristiano” afirma tales cosas como “Infalibilidad de su 

interpretación”, “Rechaza la separación iglesia-estado”, “Rechaza el uso del preservativo incluso 

dentro del matrimonio”, “creen que una mujer no debe tener un trabajo de mujer, sino ser ama de 

casa”.343 

Aunque ciertas prácticas se volvieron características de muchos fundamentalistas en diferentes 

períodos, no se destacan o no aparecen en los documentos que trazan el período inicial del 

fundamentalismo, como los cinco fundamentos de 1910, las 14 doctrinas de la conferencia bíblica 

Niágara de 1878, y la serie de libros Los Fundamentos de 1910-1915. Las cuestiones más 

importantes que distinguieron al fundamentalismo del modernismo que condujo a su creación son 

doctrinales con consecuencias eternas. Algunas prácticas menores de los fundamentalistas han 

cambiado (tal como restringir muchas actividades en el día del Señor, incluso cuando no 

interferían con la iglesia), pero una mirada a las declaraciones doctrinales revela que las doctrinas 

en el centro del fundamentalismo no han cambiado. 

En realidad, son mayormente los medios de comunicación seculares los que son los más 

culpables de dicha confusión y la redefinición de términos. La definición por los documentos 

primarios y los artículos de fe de la primera generación de fundamentalistas es bastante clara. 

Una parte considerable de las críticas contra el fundamentalismo han sido injustas y engañosas. 

Se han atribuido al conjunto acciones y enseñanzas fanáticas de grupos marginales (como los 

ruckmanitas). 

Ejemplo de un clamor por sustituir el término “fundamentalismo”: 

 
Tenemos algunas preguntas difíciles que hacernos como autodenominados fundamentalistas. 
Nuestra definición de lo que significa ser fundamentalista difiere radicalmente de cómo otros 
lo definen. La palabra “fundamentalismo” ahora tiene connotaciones de extremismo, 

violencia e intolerancia. Los términos solamente son valiosos si comunican claramente la idea 

 
341  De Sousa, Rebecca M. Varieties of Fundamentalism. Thesis, Georgia State University, 2007, pp. 1-2. 
342  Leazer, Gary. Fundamentalism and Freemasonry. New York: M. Evans and Company, 1995, p. 26. 
343  https://es.m.wikipedia.org/wiki/Fundamentalismo_cristiano accesado el 24 de abril de 2024. 



¿Se debe seguir utilizando la terminología “fundamentalista” y “fundamentalismo”? 

180 

  

que representan. Curtis Lee Laws acuñó originalmente el término “fundamentalismo” porque 
creía que otros términos utilizados para describir el movimiento, como “ortodoxo” y 
“conservador”, eran poco claros o engañosos. ¿Estamos hoy en la misma situación que Laws? 

¿La palabra “fundamentalismo” todavía transmite principalmente una defensa cristiana de los 
fundamentos del evangelio? ¿Seguimos llamándonos fundamentalistas en posible detrimento 
de la causa de Cristo? Podemos impugnar la definición predominante de fundamentalismo (y 

lo hacemos), pero sospecho que nuestros esfuerzos son en vano. Ciertamente, sentimos un 
sentimiento de lealtad hacia una palabra que evoca recuerdos de antepasados espirituales y de 
antiguos contendientes por la fe. Pero, ¿qué valor eterno tiene convencer al mundo de una 

determinada definición de fundamentalismo? Como hijos redimidos de Dios, permanecemos 
en esta tierra para obedecer la Gran Comisión, no para preservar un término creado por el 

hombre de la influencia cultural. Quizás, en aras del avance del Reino, deberíamos adoptar 
una nueva etiqueta y al mismo tiempo mantener “firme, sin fluctuar, la profesión de nuestra 
esperanza” (Hebreos 10:23).344 

 

Lo interesante es que el autor que acabamos de citar no ofreció ningún término dentro del artículo 

como un sustituto para el fundamentalismo. 

Recomendamos utilizar precaución con el término fundamentalista con los que ignoran su 

verdadero significado e historia debido a cómo se ha retratado en la sociedad y en los medios de 

comunicación, especialmente por sus intentos de asociarlo con los peores extremismos, tal como 

el terrorismo islamista. Algo que hemos notado es que desde la era del ataque de las torres gemelas 

en el 2001 es raro que una iglesia anglosajona en Estados Unidos, por fundamental que sea, 

retenga el término “fundamental” en el nombre de su iglesia. En cambio, hemos notado que en 

México, por ejemplo, todavía es común que una iglesia retenga dicho término en el nombre de su 

iglesia. No estamos sugiriendo que todas las iglesias eliminen este término con una historia tan 

rica del nombre de su iglesia. Es posible que en algunas regiones de Latinoamérica la sociedad y 

los medios de comunicación no hayan asociado tanto el término “fundamentalista” o 

“fundamental” con los peores extremismos, como ha sido el caso en Estados Unidos. Cada iglesia 

bautista es autónoma, conoce a su pueblo, su cultura y su testimonio, y está en las mejores 

condiciones para decidir por sí misma la retención o no del término en el nombre de su iglesia. 

Debemos batallar por el nombre “cristiano”, aunque muchos se identifican como tales cuando 

no aparentan ser creyentes. ¿Por qué? Porque es un término bíblico (Hechos 11:26). 

Personalmente, el escritor no está a favor de que se quite el nombre “bautista” de una iglesia 

bautista que es bíblica. Pero a su vez, las creencias y las prácticas son más importantes que el 

nombre. Hubo varias veces en su vida que visitó una iglesia de la cual no tenía mucho 

conocimiento previo, y acabó saliendo antes de acabar el culto como una protesta silenciosa, 

aunque el nombre por fuera decía “bautista”. ¿Por qué? Porque lo que presenció por dentro no 

reflejó el nombre por afuera. 

En la opinión del escritor, el término “fundamentalista/fundamentalismo” debe usarse 

mayormente entre creyentes de ideas afines que entienden lo que realmente significa. ¿Por qué? 

Como se ha reiterado, el término ha sido “secuestrado” por los medios de comunicación para 

referirse a terroristas islámicos o cualquier creencia o práctica extrema. El grupo más grande de 

mormones que abiertamente practican la poligamia se identifica oficialmente como “Iglesia 

Fundamentalista de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días”. Es usado por muchos en un 

sentido despectivo o despreciativo. O sea, fuera de nuestros círculos, es casi siempre utilizado 

como un insulto. 

Sobre este asunto, el pastor Paul Chappell ofrece la siguiente aportación: 

 

 
344 Matzko, Paul. “The Meaning of “Fundamentalism” https://sharperiron.org/article/meaning-of-fundamentalism. 



¿Se debe seguir utilizando la terminología “fundamentalista” y “fundamentalismo”? 

181 

  

Si bien sigo identificándome entre pastores y compañeros bautistas independientes como un 
bautista fundamental independiente, cuando hablo en mi comunidad o con la prensa que no 
está familiarizada con el significado histórico de estos términos, me refiero a mí mismo como 

un bautista bíblico que no está afiliado con un grupo organizado a nivel nacional. Explico que 
somos una iglesia que deriva nuestra doctrina y práctica no de una agrupación o cultura 
religiosa, sino de pautas bíblicas.345 

 
Tal vez podría incluir en el sitio web de su iglesia una explicación clara de sus definiciones. 
Debes hacer un mejor trabajo al posicionarte en tu comunidad que lo que harán los resentidos 

al posicionarte. Y debemos estar listos siempre con una respuesta para aquellos que intentarán 
agruparnos con personas que nunca tendríamos en nuestros propios púlpitos.346 

 

Un término alternativo que podría ser útil para quienes no entiendan bien la etiqueta 

fundamentalista es “conservador”, como en “bautista conservador”. La etiqueta “conservador” se 

utiliza a menudo en la política estadounidense, pero los fundamentalistas son conservadores en 

sus opiniones políticas y sociales, por lo que no parece transmitir un mensaje equivocado, ya que 

somos conservadores en nuestra doctrina. El escritor no está sugiriendo un reemplazo total del 

término “fundamentalista” por “conservador”, pero podría ser útil en algunas situaciones, dado 

que somos conocidos por nuestro conservadurismo teológico acérrimo. 

Se han sugerido diferentes nombres para reemplazar el término fundamentalista, pero ninguno 

parece haber ganado mucho terreno. Por ejemplo, en el año 2002 Bob Jones III hizo la sugerencia 

de utilizar el término preservationist (preservacionista, un anglicismo para conservacionista, lo 

cual suena torpe en español).347 El diccionario de la Real Academia Española define el significado 

de conservacionista como “ecologista”. Hizo la sugerencia del siguiente modo: 

 
… el término está empezando a tener una connotación onerosa en el mundo en general, debido 
a la tendencia de los medios de comunicación a agrupar a los fundamentalistas cristianos en 

el mismo montón que a los fundamentalistas islámicos. En lugar de que “fundamentalismo” 
nos defina como firmes creyentes bíblicos, el término ahora tiene connotaciones de 
radicalismo y terrorismo. “Fundamentalista” evoca miedo, sospecha y otras connotaciones 

repulsivas en su uso actual. Muchos de nosotros que estamos separados para Cristo sentimos 
que es apropiado encontrar una nueva etiqueta que nos defina de manera más positiva y 

apropiada. 
Es demasiado temprano en el proceso para saber qué término finalmente será adoptado por 

la mayoría, pero a mí me gusta “preservacionista”. Creemos que la Biblia fue inspirada 

verbalmente e infalible en los originales y preservada en todos los idiomas donde ha sido 
traducida cuidadosa y literalmente del hebreo y el griego.348 

 

Fundamental Baptist Fellowship International (Fraternidad Bautista Fundamental Internacional) 

ha ofrecido Foundations Baptist Fellowship International (Fraternidad Bautista Cimientos [o 

Fundaciones] Internacional) como un nombre alternativo para su organización. Lo explican del 

siguiente modo: 

 
Para nosotros, el término fundamental es distinguido y claro. Pero para muchos, fuera de 
nuestros círculos, ha adquirido un significado malvado. Cuando cambia el uso de las palabras, 

se necesitan explicaciones o calificaciones constantes y, a menudo, fallan. Muchos 

 
345  Chappell, Paul. The Road Ahead. Lancaster: Striving Together Publications, 2013, p. 175. 
346  Ibid., p. 175. 
347  http://bju.edu/aboutbju/pca/archive.asp?section=spring02. 
348  Jones III, Bob. President’s Column, BJU Review, Spring, 2002 

      https://web.archive.org/web/20020630202200/http://bju.edu/aboutbju/pca/archive.asp?section=spring02. 



¿Se debe seguir utilizando la terminología “fundamentalista” y “fundamentalismo”? 

182 

  

fundamentalistas se han cansado de tener que poner excusas por el término. 
Las discusiones sobre las formas en que podríamos identificarnos de manera más útil han 
estado ocurriendo durante más de una década, pero continuamente regresamos al término 

“fundamental” debido a su historia y significado para los fundamentalistas bíblicos. Sin 
embargo, cuando se les pregunta si los fundamentalistas se identifican con ese nombre cuando 
se encuentran con desconocidos, como cuando testifican a un compañero de asiento en un 

avión o a un mesero en un restaurante, la respuesta más común es “no”. Hemos llegado a creer 
que, en deferencia a los fundamentalistas que deben evitar su propio término de identificación 
para que no ocasione una ofensa innecesaria al evangelio, el FBFI debería proporcionar una 

alternativa. 
… Se nos ha dicho que “abandonar” la palabra fundamental en nuestro nombre —lo cual 

es una caracterización excesiva e inexacta— equivale a negar los fundamentos. Eso es una 
tontería. Tenemos conocimiento personal de que algunos de los que sugieren una cosa tan 
absurda, se niegan ellos mismos a usar el término cuando, al hacerlo, los identificarían con 

ISIS en la mente de los desinformados. El día en que FBFI alguna vez niegue los fundamentos 
será, de hecho, el día en que Fundamental Baptist Fellowship International dejará de existir, 
como sea que se llame a sí misma o como la llamen sus detractores. Pero sí, negamos que el 

término “fundamental” sea un fundamento de la fe.349 

 

David Beale, un historiador del fundamentalismo, que asimismo es un fundamentalista, aboga por 

la continuidad del uso del término: 

 
A lo largo de los años, los actos y dichos extremos cometidos en nombre del fundamentalismo 

hicieron que algunos se sintieran incómodos con dicho título. Sin embargo, para muchos se 
hizo evidente que cambiar las etiquetas no podía garantizar la pureza de un movimiento, al 
igual que cambiar la etiqueta de una botella no puede garantizar la pureza de su contenido. 

Los verdaderos cristianos se sonrojan ante los múltiples pecados cometidos en nombre del 
cristianismo, y los estadounidenses leales deploran los crímenes cometidos en nombre de 
Estados Unidos. Sin embargo, pocos considerarían prudente abandonar las etiquetas de una 

herencia noble. La solución es clara: los fundamentalistas deben dejar en claro, para sí mismos 
y para los demás, lo que significa el término y lo que implica.350 

 

Algunos además han sugerido el término “biblicista”, pero, tal como otras sugerencias, no ha 

tenido mucho apego. ¿No existe un término alternativo mejor, o no se puede inventar ninguno? 

Es un dilema que sigue sin resolverse. ¿Se debería sustituir la etiqueta “fundamentalista?” En la 

opinión del escritor de la presenta obra, sí, pero es necesario que haya un consenso entre la 

mayoría de los fundamentales sobre un término sustituto. Se ha demostrado que es muy difícil 

encontrar un sustituto generalmente aceptado. 

Aunque reconoce que el término tiene un aire algo negativo, el escritor se inclina a llamarnos 

“separatistas”. Dicho término refleja el énfasis histórico y bíblico de separarse de instituciones y 

personajes apóstatas. 

En el fundamentalismo hispano es más común hacer referencia al movimiento o a sus 

personajes sin el sufijo “ista” o “ismo”. O sea, la terminología “movimiento fundamental” para 

fundamentalismo, y “fundamentales” en lugar de fundamentalistas. Puede parecer como una 

distinción sin diferencia, pero es posible que ayude a hacer una pequeña distinción con la 

terminología que ha sido tan difamada. Dado que el escritor tiene varios artículos que explican el 

significado histórico del fundamentalismo bíblico, persiste con la costumbre de usar el nombre 

 
349  https://www.proclaimanddefend.org/2017/02/18/the-fundamental-baptist-fellowship-international-is-alive-

and-well/ 
350  Beale, David. Christian Fundamentalism in America. Mainland, FL: Xulon Press, 2022, p. 8. 



¿Se debe seguir utilizando la terminología “fundamentalista” y “fundamentalismo”? 

183 

  

histórico en literaturabautista.com. 

Es prácticamente imposible evitar etiquetas teológicas. El que intenta evadirlos parecería 

reflejar una cierta visión idealista e ilusoria. La identificación es importante, pero al fin y al cabo, 

lo que uno elige llamarse es menos importante que la doctrina y la práctica que uno sostiene. 

En las palabras de Curtis Lee Laws, quien acuñó el término fundamentalista, al enfrentar una 

crítica por dicho término, afirmó: 

  
... llamen como quieran a aquellos bautistas que están decididos a hacer la guerra contra el 

racionalismo, pero recuerden que están aquí, que están aquí en gran número, y que están aquí 
para quedarse.351 

 

 
351  Laws, Curtis Lee. “Baptists and Fundamentalists” Watchman-Examiner. July 22, 1920, p. 925. 



 

184 
 

Capítulo 26 - El fundamentalismo en Latinoamérica 
 

La historia completa del fundamentalismo hispano desde sus comienzos está en espera de 

escribirse. Aun en tiempos recientes parece haberse escrito poco acerca del fundamentalismo en 

español en escritos sobre historia de la iglesia. El anhelo del presente escritor es que el contenido 

de este capítulo sirva de ánimo y posiblemente como un punto de partida al que desee investigar 

su historia. Sin duda sería una historia maravillosa que merece contarse. Tendrá que ser en otra 

obra, y probablemente por otro escritor. Quizás esta obra inspire a ese escritor, quienquiera que 

sea. Se compartirá algo breve que quizás le dé el apetito al que sea capaz de escribir la historia 

más completa. 

El fundamentalismo no tiene que pensarse como un fenómeno americano, aunque es cierto que 

muchos de los eventos y el nombramiento del movimiento se llevaron a cabo en Estados Unidos. 

Aunque el término fundamentalismo no se acuñó hasta 1920, no era un concepto nuevo ni un 

fenómeno exclusivamente estadounidense. El mandato bíblico de contender fervientemente por 

la fe no es para un área o era limitada. Para dar solo un ejemplo, Carlos Spurgeon se encontró con 

el modernismo en la Unión Bautista de la que formaba parte en Inglaterra, y tomó una postura por 

lo que era correcto en lo que los historiadores llaman “La Controversia de la Degradación”. 

Diecisiete de los sesenta y dos autores nombrados de la serie Los Fundamentos eran británicos. 

Una estrategia que utilizó un escritor hispano para expresar su desprecio por el 

fundamentalismo es por intentar caracterizarlo injustamente de ser un intento de imponer la 

“tradición evangélica estadounidense”: 

 
Tal vez no es tan extraño que este movimiento contra-cultural se transforme, especialmente 

desde el inicio de la Gran Guerra, en la defensa de una cultura: la defensa de la América 
cristiana. ... Dentro del fundamentalismo evangélico convivían distintas actitudes hacia la 
cultura y la sociedad. Sin embargo, predominaban las que podríamos llamar mediadoras, 

representadas por una reafirmación de lo que se considera la “tradición evangélica 
estadounidense” ...352 

 

No se puede negar que muchos de los eventos y personajes envuelven a los Estados Unidos, pero 

es y siempre ha sido un movimiento doctrinal, y ha tenido líderes del extranjero desde tiempos 

tempranos, como hemos procurado documentar. 

El modernismo no arrasó a Latinoamérica al mismo tiempo con la misma furia como en 

Norteamérica y Europa. Esto es debido a la fuerte influencia católica en Latinoamérica; por tanto, 

la batalla para los hispanos era mayormente de otra naturaleza. Hubo hispanos valientes que de 

todos modos hicieron su parte para advertir acerca de esta teología antibíblica del modernismo. 

En el surtido de literatura religiosa en español que se logró leer para la presente obra en busca 

de material acerca de la controversia fundamentalista-modernista en Latinoamérica (con 

concentración en los tiempos tempranos), se encontró poco sobre el tema. Repetimos que en gran 

parte se debe a que en Latinoamérica el modernismo aparentemente tuvo poca asimilación 

comparada con Estados Unidos y Europa en aquel tiempo hace un siglo, y fue ensombrecido por 

la lucha constante con el catolicismo, que podría haber tenido el efecto de empequeñecer el 

problema. Dado que el cristianismo latinoamericano estaba absorto en la lucha contra el 

catolicismo y el modernismo no había hecho grandes avances, un movimiento afín al 

fundamentalismo no se percibió como tan urgente en el momento cuando la controversia rugía en 

Europa y Norteamérica. El impacto menor del modernismo en Latinoamérica es confirmado por 

escritores hispanos: 

 
352  Míguez Bonino, José. “El rostro evangélico del protestantismo latinoamericano”. Boletín Teológico. Julio-

diciembre 1995, págs. 72-73. 



El fundamentalismo en Latinoamérica 

185 

  

 
El “modernismo” nunca llegó a calar hondo en las filas evangélicas iberoamericanas. La razón 
simple es que frente al catolicismo o el paganismo de un continente pobre, las sofisticaciones 
modernistas no tenían ni dinámica ni eco.353 

 
La gran mayoría de los evangélicos centroamericanos han sido conservadores en su teología, 

algunos incluso hiperconservadores. La controversia fundamentalista-modernista que sacudió 
al protestantismo norteamericano en las décadas de 1920 y 1930 afectó muy poco a 
Centroamérica.354 

 

No obstante, Latinoamérica no quedó ilesa de la plaga diabólica de la teología liberal. Hasta por 

lo menos la década de 1950, el Seminario Bíblico Latinoamericano de Costa Rica fue conocido 

como una institución fundamentalista. Miguel Casillas, rector del Colegio Universitario Bautista 

de Puerto Rico donde enseñó por diez años el que escribe la presente obra, viajó a este seminario 

en la década de los cincuenta para participar en una conferencia evangelística. Pero para la década 

de los ochentas, el seminario estaba enseñando la teología de la liberación, una especie de 

enseñanza marxista, en el peor de los casos. Como resultado, la Alianza Evangélica Costarricense 

se desasoció del seminario, y la Misión Latinoamericana, la cual lo estableció, retiró su apoyo.355 

Un ejemplo temprano de separatismo se manifestó en Ezequiel B. Vargas, un consultor 

mexicano al comité de la Reina-Valera 1960. Fue un graduado del Instituto Bíblico Moody y 

traductor del libro Análisis Del Romanismo por J. A. Phillips. Fue ordenado en la Iglesia Metodista 

en 1912. Dejó la Iglesia Metodista en 1926 y fundó la Misión Evangelística Mexicana. Compartió 

un testimonio de sus pruebas, desafíos y bendiciones de este modo: 

 
Una voz, como proveniente del cielo, me habló al corazón, ordenándome abandonar la iglesia 

que amaba más que a mi vida, a separarme de las personas que formaban parte de mi 
existencia. Abandonar privilegios y prerrogativas que habían sido míos... Algunos perdieron 
sus puestos, otros el cariño de sus seres queridos. No faltaron quienes tuvieron que abandonar 

la ciudad y afrontar situaciones más difíciles. Pero el Señor no abandonó a ninguno de los 
suyos. Tras 24 años de lucha, podemos alzar nuestro Ebenezer y, sin temor a equivocarnos, 

decir: “Hasta aquí nos ayudó Jehová...” Su mano nos ha extendido, ha quitado todo tropiezo 
y ha derrotado a todos nuestros enemigos. Nos ha dado hermosos templos, hermanos fieles, 
obreros dedicados, una misión entre los tarahumaras, un periódico, una imprenta aún en 

desarrollo, una escuela bíblica para laicos, etc. Comenzamos con unos 45 miembros y 
actualmente tenemos unos 1500. Sobre todo, tenemos un núcleo de cristianos dispuestos a 
seguir en la lucha, aunque la vida esté en juego... Nuestros púlpitos siguen predicando el 

Evangelio en su pureza y estamos decididos a perderlo todo, incluso la vida misma, antes que 
añadir o quitar ni una jota ni una tilde a la Palabra de Dios... Con la ayuda del Señor, jamás 

descuidaremos ninguna de sus doctrinas y las predicaremos a tiempo y fuera de tiempo, sin 
importar quién se oponga, el costo ni el sacrificio que esto implique.356 

 

La Misión Evangelística Mexicana de Vargas se afilió a la Iglesia Evangélica Metodista, una 

denominación fundamentalista,357 en 1948. Esta institución era dirigida por el amigo de Vargas, 

 
353  Escobar, Samuel. “Una Teología Evangélica Para Iberoamérica” en El Debate Contemporáneo Sobre La Biblia. 

Pedro Savage, et al. Barcelona: Ediciones Evangélicas Europeas, 1972, p. 30. 
354  Nelson, Wilton. Protestantism in Central America. Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1984, p. 67. 
355  https://www.nodulo.org/bib/stoll/alp06j.htm 
356  Vargas, Ezequiel B. “24th Anniversary of the Mexican Evangelistic Mission (1950)” The Connection. Fall 

2021, pp. 16-17. 
357  Encylopedia of Christianity in the United States. George T. Kurian & Mark A. Lamport, eds. Rowman & 

Littlefield, 2016, p. 831. 



El fundamentalismo en Latinoamérica 

186 

  

J. H. Hamblen (1877-1971). Hamblen mantuvo una postura firme en contra del modernismo y a 

favor del fundamentalismo en sus escritos, y formó parte de la junta directiva del colegio cristiano 

fundado por Bob Jones. El hijo de Hamblen escribió y compuso el conocido himno “Hasta 

Entonces”. Por muchos años, Vargas fue pastor del Templo de la Puerta Abierta en la ciudad 

mexicana de Chihuahua. Pasó a morar con el Señor el 3 de enero de 1965. 

Entre 1926-1931 existía un periódico con el título El Fundamentalista publicado en Puerto 

Rico, un órgano mensual de la Alianza Cristiana y Misionera. El líder de más influencia fue el 

puertorriqueño Juan Ortiz León (1873-1937), quien había sido sacerdote católico antes de conocer 

el evangelio.358 J. Francisco Rodríguez y José M. Polanco también sirvieron de editores. Juan 

Ortiz León se mantuvo firme en contra del pentecostalismo. Sin embargo, hubo algunos líderes 

dentro de la Alianza Cristiana y Misionera que no se opusieron a movimientos pentecostales.  

El puertorriqueño bautista Hipólito Cotto Reyes (1890-1966), traductor del himno “Hay un 

canto nuevo en mi ser”, escribió un artículo contra el modernismo en 1928, del cual citamos: 

 
El modernista cree y no cree las mismas cosas y luego se defiende pretendiendo reconciliarlo 
todo. Como es un sistema sin principios firmes, sin convicciones definidas, busca acomodarse 

a todo y que todo se acomode a él. Es superficial en sus doctrinas y menospreciando la Biblia 
ignora sus grandezas y profundidades espirituales, prefiriendo, para su alimento espiritual, la 
sociología o la ética de los sabios del mundo. Vive, a veces interesado en los errores que los 

eruditos mundanos imputan a la Biblia. De vez en cuando va a la Biblia, pero con una visión 
espiritual negativa. Su falta de conocimientos bíblicos y de comunión íntima con Dios le lleva 

a la incredulidad o a un cristianismo ético o hético, que da lo mismo. Humaniza a Cristo y 
diviniza al hombre. Menosprecia el espíritu de sacrificio en la obra del Señor y en la vida 
cristiana, partiendo esta actitud desde su negación del sacrificio expiatorio de Cristo en la 

cruz.359 

 

Luego, con profunda elocuencia, Cotto contrasta el modernismo con el triunfo del evangelio: 

 
Lo más interesante, y discutido en el mundo actual es la persistencia de la fe cristiana a pesar 
de las ruidosas negativas, repudiaciones despectivas, sofísticas sátiras, lógicas bastardas y 
sorprendentes apostasías. El cristianismo evangélico, aunque a veces temporalmente 

oprimido, ultrajado y a veces aparentemente derrotado, nunca es vencido, continúa su curso 
invencible, sin desmayar en la misma vorágine de la tempestad. ¡Oh, que yo pueda saber 

dónde encontrarle! es el grito universal, hasta que se le encuentra en el pesebre, en la cruz o 
en el trono. La humanidad normal se opone a concentrarse solamente en lo tangible y en lo 
visible. La conciencia de lo infinito fue plantada por Dios en el alma del hombre y su clamor 

no puede extinguirse. El reclamo de lo sobrenatural es persuasivo y poderoso. Los fuegos de 
la esperanza infinita no pueden apagarse cubriéndolos con la frisa mojada de una filosofía 
naturalista. Los programas y procesos de educación moderna tienden a adormecer las 

facultades que buscan a Dios, pero la creencia persiste. La fe es fuerza. Las convicciones se 
imponen. El hombre que no tiene una fe firme y fija no tiene más poder de elevarse que el que 

está parado en la arena. Los mapas y cartas que han sido probados como buenos en el viaje de 
millares de almas en el mundo, deben ser aceptados y merecer confianza. Las negativas no 
producen poder. Las negativas no descartan los hechos. La oposición deja las realidades 

intactas y enteras. Las ruedas del carro de Dios no vuelven atrás por causa de los agnósticos 
y de los ateos. La demanda por una finalidad suprema es persistente e insistente. El hombre 
no estará del todo satisfecho, aunque aparente lo contrario, hasta que lo concerniente a su 

suprema existencia esté bien definido en su mente y en su corazón. “A la roca más alta que 
yo llévame” es el grito intenso de las almas buscando un fundamento firme y seguro sobre el 

 
358  Puerto Rico Evangélico. 10 de marzo de 1926, p. 15. 
359  Cotto Reyes, H. “Modernismo” El Atalaya Bautista. 1 de febrero de 1928. págs. 42-43. 



El fundamentalismo en Latinoamérica 

187 

  

cual edificar carácter y desde el cual se vislumbren correctamente las realidades espirituales. 
La iglesia de Jesucristo medio racionalista y medio evangélica nunca podrá progresar con 
éxito. Dos que no están de acuerdo no pueden andar juntos.360 

 

Central American Mission (Misión Centroamericana) fue fundada en 1890 por Cyrus I. Scofield 

(el mismo editor de la Biblia de estudio). Tal como su nombre indica, se estableció como agencia 

misionera enfocada en Centroamérica. No hay indicaciones de que Scofield haya viajado a 

Centroamérica, pero el hecho de que fundó una agencia para facilitar su evangelización es de 

admirarse. Dicho ministerio continúa bajo el nombre Camino Global. El gran evangelista D. L. 

Moody viajó a México en 1895 y predicó en Toluca y en la Ciudad de México.361 El Dr. Oswald 

Smith predicó en Argentina alrededor de 1957, atrayendo grandes multitudes.362  

En 1930, Leonardo Mercado (padre de Ricardo [Dick] Mercado) se retiró de la Convención 

Bautista del Norte (quizás el primer hispano en hacerlo) y fundó La Iglesia Evangélica Mexicana 

en el área de Phoenix, Arizona. Estableció una misión llamada Mexican Gospel Mission (Misión 

Evangélica Mexicana). En 1938 se inició el Instituto Bíblico Mexicano. En 1969 el instituto se 

mudó a Hermosillo, y es ahora el Instituto Práctico Ebenezer y Seminario (IPES), y todavía 

entrena líderes fundamentales para servir al Señor. 

El pastor Ricardo “Dick” Mercado (1930-2023), hijo de Leonardo S. Mercado, pastoreó la 

iglesia en Arizona que estableció su padre por muchos años, y luego fue evangelista. El sitio actual 

de la iglesia363 indica que sigue siendo fundamentalista. 

En 1930 el pastor José Acevedo estableció la Primera Iglesia Bautista de Habla Española de 

Brooklyn, en Nueva York, una iglesia independiente. Fue su pastor por 47 años. En 1977, el pastor 

David Acevedo fue instalado como su segundo pastor hasta su promoción a la gloria en 2018.364 

¡Tan solo dos pastores en 88 años! Un legado increíble. 

A. B. Carrero, uno de los consultores al comité de revisión de la Reina-Valera 1960, escribió 

un artículo breve acerca del fundamentalismo. No fue un análisis doctrinal, sino más bien 

observaciones anecdóticas viviendo en aquel tiempo en las inmediaciones de la ciudad de Nueva 

York, donde hubo una alta concentración de modernistas en su tiempo. El siguiente párrafo del 

escrito resume su punto de vista: 

 
Los modernistas muestran afición excesiva a todas las cosas del mundo; los fundamentalistas, 

a las cosas espirituales. Los modernistas regocijan a Satanás que es el padre de la mentira; los 
fundamentalistas se adhieren a la Verdad. Los modernistas son los seudocientíficos que 
menosprecian la Biblia; los fundamentalistas rehúsan alejarse de la base de la fe cristiana, y 

la guía de ellos es la santa Palabra de Dios.365 

 

Honorio Espinoza (1904-1959), uno de los seis revisores de la Reina-Valera 1960, fue editor de 

la revista La Voz Bautista. Durante la etapa que Espinoza fue editor, apareció un artículo en 1953 

en dos partes titulado “Modernismo y Fundamentalismo” por Aníbal Giordano366. Dicho artículo 

provee definiciones para el modernismo y fundamentalismo, los cuales proveemos a continuación: 

 

 
360  Cotto Reyes, H. “Modernismo” El Atalaya Bautista. 1 de febrero de 1928. págs. 43-44. 
361  “Moody and Sankey in Mexico” Christian Herald and Signs of our Times. May 1, 1895, p. 277. 
362  Goslin, Thomas. The Evangelical Message in Latin America. New York, Committee on Cooperation in Latin 

America, 1957, p. 5. 
363  www.laiglesiaevangelica.com 
364  https://primeraiglesiabautista.us/about/resena-historica/ 
365  Carrero, A. B. “¿Modernismo o Fundamentalismo?” El Atalaya Bautista. Oct. 1930. 
366  Giordano, Aníbal. “Modernismo y Fundamentalismo” La Voz Bautista. Parte 1, junio 1953, págs. 7-8; Parte 2, 

julio 1953, págs. 7, 23. 



El fundamentalismo en Latinoamérica 

188 

  

Definición: Modernismo es una doctrina que pretende corregir los errores clásicos de la 
doctrina cristiana; errores de interpretación bíblica y, errores de la Biblia. La primera y 
principal conclusión a que llega el modernismo, en su desarrollo es, que la Biblia no es la 

Palabra de Dios. Los resultados de esta conclusión son varios; pero podemos señalar los 
siguientes: Negación de la inspiración divina; negación de los milagros; negación de Cristo 
como el Hijo de Dios y, por lo tanto, de su nacimiento sobrenatural; negación de la presencia 

del Espíritu en el desarrollo de la historia, de la vida y de la doctrina cristiana. De la Biblia, 
solamente permanecen sus expresiones históricas, éticas, morales e intelectuales. Solamente 
en estas expresiones la Biblia conserva alguna importancia en el desarrollo de la vida de los 

cristianos. Pero, a medida que el desarrollo intelectual de los cristianos vaya creciendo en 
conocimientos, estas expresiones bíblicas también serán objeto de críticas y 

modificaciones.367 

 
Definición: Fundamentalismo es la doctrina que, basándose en la Biblia como la Palabra de 

Dios, establece que: “Hay dos fuerzas morales en el universo: Dios y el hombre, Dios en el 
cielo y el hombre en la tierra. ¿Hay alguna comunicación entre ellos? Sí, la Biblia es el libro 
de Dios. Es la revelación de su carácter a los hombres, de su voluntad y la explicación de sus 

propósitos que tiene para con su pueblo… Los escritores de la Biblia fueron inspirados por 
Dios. No fueron sus plumas, sino los escritores. No escribieron mecánicamente lo que se les 
dictó. Conservaron su individualidad. Pero Dios dio sus pensamientos y los preservó del error: 

“Porque toda Escritura es inspirada divinamente y útil para enseñar, para redargüir, para 
corregir, para instruir en justicia, para que el hombre de Dios sea perfecto, enteramente 

instruido para toda buena obra”. (2 Timoteo 3:16-17). La Biblia, pues es el fundamento, la 
base de los bautistas, la fuente de donde proceden y la roca sobre la cual descansan sus 
principios. “Lealtad a la Palabra de Dios”.368 

 

Samuel Vila (1902-1992), pastor bautista español y fundador de Libros CLIE, hizo contribuciones 

valiosas a través de sus libros Manual de Teología Apologética y la Enciclopedia Explicativa de 

Dificultades Bíblicas. Aunque evita los términos fundamentalista/fundamentalismo en su libro 

Manual de Teología Apologética y no enfatiza principios de separación, sus advertencias contra 

la apostasía modernista y su defensa de la fe son muy útiles. Citamos a continuación: 

 
Por otra parte, el evitar u ocultar las dificultades teológicas o bíblicas poco resuelve, pues el 

lector de la Biblia las encuentra por sí mismo, cuando no le son presentadas y resaltadas en 
alguna conversación de testimonio a no creyentes, o las encuentra en algún libro racionalista 
o de teología modernista. Lo más lamentable es que el lector cristiano suele leer con menor 

prevención estos últimos que los libros completamente ateos, por el azúcar de alabanzas a 
Dios y a Jesucristo que envuelve el veneno de la negación de principios y enseñanzas bíblicas 

manifiestas y evidentes para los cristianos genuinos desde el primer siglo. Como un ejemplo, 
diremos que el libro Honesto para con Dios del obispo Robinson ha causado daños indecibles 
debido a lo noble y plausible de su título, sin olvidar otros libros más atrevidos como Cristo 

y Mitología, por Bultman, y tantas otras obras nefastas del modernismo liberal que pretenden 
modernizar la fe. 

Lo cierto es que el Modernismo Teológico no tiene nada de moderno que ofrecernos. No 

es ningún descubrimiento que hayan hecho los teólogos de nuestros días, es, simplemente, un 
vano esfuerzo para librarse de creer en las cosas que enseña la Biblia que son difíciles de 

admitir por su carácter sobrenatural. 
Las dudas y negaciones que airean los modernos autores y predicadores liberales ya las 

tenían los enemigos del cristianismo mucho tiempo atrás, como podemos ver en los libros 

 
367  Giordano, Aníbal. “Modernismo y Fundamentalismo” La Voz Bautista. Junio 1953, pág. 7. 
368  Ibid. 



El fundamentalismo en Latinoamérica 

189 

  

heréticos de los gnósticos docetistas, marcionitas, monarquíanos, etc., de los siglos I y II, a 
juzgar por las respuestas que provocaron de las plumas de los más antiguos escritores 
cristianos. No es nada extraño que así sucediera ante un hecho tan formidable e inverosímil 

como fue la aparición de un hombre llamado Jesús, que habló y realizó prodigios como Dios, 
pero que sufrió y murió como el más indefenso de los hombres. Aquellas respuestas de los 
apologistas cristianos son enfáticas y contundentes, generalmente apoyadas por el suceso 

histórico innegable de su resurrección.369 

 
En nuestros días hay pastores, graduados en pomposas Facultades de Teología, que se 

avergüenzan del antiguo Evangelio y niegan audazmente lo que con más tesón defendían los 
antiguos cristianos: los milagros de Jesucristo, su resurrección corporal, sus promesas para la 
vida futura, etc., y, para darse más tono de avanzados y modernos, acaban por explicar la 

Biblia suprimiendo de ella todo lo sobrenatural. Naturalmente, esa teología les evita muchas 
dificultades, pero la experiencia ha demostrado que es totalmente ineficaz para ganar nuevas 

personas haciéndoles más fácil el camino de la fe, pues un cristianismo sin milagros, sin 
resurrección de Cristo y sin dar crédito a sus promesas de vida eterna es una religión sin 
esperanza. No es ésta la manera de salir al paso de la incredulidad y de ganar almas para el 

Reino de Dios. Las personas creen, cuando tienen algo que creer y se les presentan razones 
fehacientes en que apoyar su fe.370 

 
Las artificiosas suposiciones de los modernistas, que socavan la fe cristiana de veinte siglos 
que ha constituido el consuelo y la seguridad de millones de seres humanos, carecen 
totalmente de base histórica y, en muchos casos, hasta de sentido común.371 

 
Tenemos que decir que a pesar de su uso de frases cristianas tradicionales, el liberalismo 
teológico no sólo es una religión diferente de la cristiana, sino que es anticristiana. Es fácil 

demostrar –aun con un libro tan modesto como éste– que el cristianismo del Nuevo 
Testamento es otra cosa enteramente diferente del pretendido cristianismo de hoy que nos 
quieren dar estos pastores. Y puede demostrarse también que el cristianismo modernista es 

anticientífico, y que solamente el verdadero cristianismo novotestamentario tiene defensas 
capaces de resistir los asaltos de la incredulidad moderna. 

El tratar de quitar del cristianismo todo lo que pueda ser objetado en nombre de la Ciencia, 
es una forma de sobornar al enemigo haciéndole mayores concesiones de las que el enemigo 
pide. 

El mantener el liberalismo en la moderna Iglesia cristiana, representa un retroceso a una 
forma de religión no cristiana y subcristiana. ...372 

 
El hecho de que un profesor de tal o cual Seminario de Teología –de Europa o de América– 
haya hecho tal o cual suposición respecto a la composición de la Biblia y haya escrito un libro 
propugnando su supuesto hallazgo filológico –totalmente hipotético–, no lo consideramos 

suficiente razón para que los demás seminarios o escuelas teológicas del mundo le den tanta 
importancia, hasta el punto de obligar a sus estudiantes a estar al corriente de aquélla –o de 

otras suposiciones críticas– como parte de la cultura teológica de su plan escolar. 
Sin embargo, así ha sucedido y así han nacido los diversos sistemas teológicos que hoy se 

consideran culturalmente indispensables en ciertas escuelas para obtener un grado de 

calificación profesional.373 

 

 
369  Vila, Samuel. Manual de Teología Apologética. Terrassa: Libros Clie, 1983, págs. 12-13. 
370  Ibid., p. 14. 
371  Ibid., p. 144. 
372  Ibid., p. 153. 
373  Ibid., p. 155. 



El fundamentalismo en Latinoamérica 

190 

  

Lo que hicieron nuestros antepasados abrió camino para que misioneros, iglesias, instituciones y 

ministerios hispanos tales como Editorial Bautista Independiente, La Espada, Fuegos de 

Evangelismo y muchos más, impactaran nuestra generación. 

Uno de los mejores libros en español tratando con el modernismo y el daño que la apostasía 

ha causado en las grandes denominaciones es Crisis en la Teología Contemporánea por Carlos 

Jiménez R., obra de la cual hemos citado con frecuencia. 

El libro Baptists Around the World por Albert Wardin incluye datos breves y esporádicos 

acerca del comienzo de algunas obras fundamentales y de bautistas independientes en regiones 

donde domina el español.374  

En conclusión, el desarrollo del fundamentalismo en Latinoamérica, aunque históricamente 

menos documentado que su contraparte estadounidense, ha producido un legado doctrinalmente 

firme, forjado por pastores, misioneros, iglesias e instituciones que defendieron con valentía la 

autoridad de la Escritura frente al catolicismo, sectas diversas, el movimiento carismático, y el 

modernismo.

 
374  Wardin, Albert W. Baptists Around the World. Nashville: Broadman & Holman, 1987. 



 

191 
 

Capítulo 27 - El movimiento bautista independiente 
 

La mayoría de las iglesias bautistas fundamentales en las primeras etapas del movimiento 

fundamental no eran independientes. Aun así, la historia del fundamentalismo tiene ciertos 

paralelos con la historia del movimiento bautista independiente. Muchos de la primera generación 

de fundamentalistas no eran separatistas estrictos, porque había optimismo de lograr rescatar a sus 

respectivas convenciones y denominaciones de los liberales. Hubo excepciones, tal como Machen 

y Ketchum, quienes percibieron antes que la mayoría que su barco denominacional se estaba 

hundiendo sin esperanza, y se separaron. 

Muchas de las iglesias bautistas independientes de los años 1920-1950 no se formaron como 

iglesias independientes desde su inicio, sino que llegaron a independizarse al retirarse de las 

convenciones donde nacieron (algunos lamentablemente perdieron sus templos en el proceso). 

Luego esas iglesias establecieron nuevas iglesias que fueron independientes desde su inicio. 

Un ejemplo de esto es que la famosa Primera Iglesia Bautista de Hammond, Indiana, no era 

independiente cuando Jack Hyles tomó el pastorado en 1959, sino que pertenecía a la Convención 

Bautista del Norte, cuyo nombre había cambiado a Convención Bautista Americana en 1950.375 

Hubo iglesias bautistas independientes antes del inicio del movimiento fundamentalista, pero 

no era muy común. El movimiento bautista independiente es, en gran medida, un fenómeno 

reciente de los últimos 100 años. Antes de este período, era mucho más común que las iglesias 

bautistas tuvieran una afiliación oficial con un grupo organizado o convención para fomentar la 

comunión y la cooperación mutua de forma estructurada. La controversia fundamentalista-

modernista llegó a ser el impulso para un crecimiento explosivo de iglesias bautistas 

independientes. Para la década de 1930, muchos líderes e iglesias fundamentales se volvieron 

frustrados al no lograr expulsar a los modernistas de sus altos puestos de liderazgo en sus 

denominaciones y convenciones, y con corazones quebrantados comenzaron a romper lazos y se 

volvieron independientes. Algunos pagaron un alto precio, perdiendo templos, salarios, pensiones 

y amigos, como se documenta en el capítulo 11 de la presente obra.  

Una gran ventaja de iglesias totalmente independientes es que se puede tratar con falsa doctrina 

y líderes apóstatas de forma interna y directa en su propia iglesia local sin largas demoras debido 

a estructuras denominacionales o convencionales. Sin embargo, una desventaja es que si hay falsa 

doctrina entre la directiva de una iglesia local, y si en un caso dado no hay suficientes miembros 

votantes para disciplinar o remover al liderazgo según permiten los procedimientos de la 

constitución de la iglesia, no hay una jerarquía denominacional a la cual apelar. Aún así, el que 

escribe estas líneas cree que la independencia es el modelo más bíblico. 

El historiador Bill Leonard ofrece una definición del movimiento bautista independiente que 

ofrecemos a continuación: 

 
El movimiento bautista independiente puede describirse como un conjunto de congregaciones 
locales ferozmente autónomas, fundamental en teología, bautistas en su forma de gobernarse, 

y separatistas en su comprensión de las relaciones eclesiásticas. … La independencia implica 
varias cuestiones: la soberanía de la congregación local como fuente básica de la autoridad 
eclesiástica; la autoridad del pastor bajo sujeción al gran pastor del rebaño de Dios; una fuerte 

postura antidenominacional; y una doctrina de “separatismo bíblico”, que implica la 
separación de todo pecado, mundanalidad y compromiso con el modernismo, tanto en la 
iglesia como en el mundo.376 

 

 
375  Hyles, Jack. Fundamentalism in My Lifetime. Hammond, IN: Hyles Publications, 2002, p. 12. 
376  Leonard, Bill J. “Independent Baptists: From Sectarian Minority to ‘Moral Majority’” Church History. Dec. 

1987, pp. 504, 509. 



El movimiento bautista independiente 

192 

  

En los últimos cien años en los Estados Unidos surgieron compañerismos organizados flojamente, 

tal como World Baptist Fellowship, Baptist Bible Fellowship, Southwide Baptist Fellowship, 

Foundations Baptist Fellowship International y General Association of Regular Baptist 

Churches. En algunos casos, estos compañerismos no van más allá de tener una conferencia anual 

y la publicación de un directorio de iglesias. En algunos casos se consideran compañerismos de 

pastores, cuyos pastores permiten que sus iglesias sean incluidas en el respectivo directorio de 

iglesias publicada cada año. 

La cooperación entre sus iglesias en medio de la independencia en ciertos asuntos es 

reconocida entre los que han estudiado el movimiento de iglesias fundamentales independientes: 

 
...a pesar de su independencia, las iglesias fundamentales exhiben una notable uniformidad. 
El terreno común que comparten hace posible que cooperen entre sí en varios esfuerzos 

evangelísticos, que los miembros se muevan de una iglesia a otra, que las iglesias participen 
en redes organizativas comunes y que reclamen mutuamente el nombre de 
fundamentalistas.377 

 

Las estadísticas para estas iglesias bautistas son difíciles de calcular, por el simple hecho de que 

son independientes. A continuación, ofrecemos citas con estadísticas de iglesias bautistas 

independientes en Estados Unidos, en las cuales se percibe un crecimiento notable hasta la década 

de 1970, seguido por un decaimiento: 

 
[Para el año 1936] El Dr. Ketcham calcula, de manera conservadora, que mil iglesias 

independientes se han liberado de las “cadenas de la máquina”.378 
 
1974 podría ser la marca más alta para los bautistas independientes, considerando que sus 

iglesias estaban en su cenit... siete de las diez escuelas dominicales más grandes del mundo 
eran bautistas independientes.379 
 

Cuando el autor comenzó a enumerar las 100 iglesias más grandes de Estados Unidos, 60 de 
ellas eran iglesias bautistas independientes. Las otras iglesias grandes estaban representadas 

por los Bautistas del Sur, la Conferencia General Bautista, la Asamblea de Dios y un gran 
número de otras denominaciones. En 1983, sin embargo, los bautistas independientes habían 
disminuido de 60 en la lista a 26. Los bautistas fundamentales independientes ya no eran los 

más numerosos.380 

 

En 1968, los bautistas independientes tenían 50 de las 100 iglesias más grandes de Estados Unidos. 

Aunque para 1983 había bajado a 27 de las 100 iglesias más grandes, tuvieron 5 de los 10 más 

grandes.381 

¿A qué se debe el decaimiento numérico y espiritual en las iglesias bautistas independientes 

estadounidenses desde su etapa más gloriosa y numerosa? A continuación, el historiador Elmer 

Towns intenta dar una explicación: 

 

 
377  Ammerman, Nancy Tatom. Bible Believers: Fundamentalists in the Modern World. New Brunswick, NJ: 

Rutgers University Press, 1988, p. 14. 
378  Stowell, Joseph M. Background and History of the General Association of Regular Baptist Churches. Hayward, 

CA: Gospel Tracts Unlimited, 4th ed., 1949, p. 44. 
379  Towns, Elmer. “A study of independent Baptists 1974-1984” The Roots and Origins of Baptist 

Fundamentalism. James Combs, et al., John the Baptist Press, 1984, p. 113. 
380  Ibid., p. 120. 
381  F. B. F. News Bulletin. November/December, 1983, p. 3. 



El movimiento bautista independiente 

193 

  

Antes de los años 70, la mayoría de los miembros de la iglesia eran cristianos de primera 
generación que habían sido salvos del pecado; odiaban el olor del whisky, no toleraban las 
iglesias ecuménicas y mantenían sus convicciones con una tenacidad candente. 

Dado que el éxito y los males que lo acompañan se convierten en uno de los grandes 
saboteadores de la vida, el éxito de los bautistas independientes comenzó a erosionar los 
cimientos que intentaron construir. Junto con los que fueron salvos, muchos otros se unieron 

a iglesias fundamentales independientes, donando su tiempo y dinero. Los cristianos de otras 
iglesias disfrutaron de la música animada, la predicación dinámica y los programas enérgicos. 
Querían estar en el centro de la acción religiosa. 

Junto a los miembros transferidos, había niños nacidos en familias de fundamentalistas de 
primera generación. Con su llegada, la imagen del “tabernáculo” con su prioridad de ganar 

almas comenzó a debilitarse. La iglesia bautista fundamental independiente promedio elevó 
su compromiso con la educación cristiana y la predicación expositiva, y prestó atención a 
acoger a nuevos miembros en su membresía, en lugar de evangelizar puerta a puerta, buscando 

a los perdidos. 
Aquellos que se unieron a iglesias bautistas independientes, junto con los niños nacidos en 

las familias de la iglesia, a veces sostenían convicciones bautistas con menos fervor que los 

pioneros originales que fundaron las iglesias. La separación del mundo se hizo más difícil y 
la organización interna y la eficiencia se volvieron primordiales. Las convicciones bíblicas 

por las que los pioneros lucharon o estaban dispuestos a morir pasaron a ser secundarias. El 
éxito se convirtió en la medida de la espiritualidad.382 

 

El directorio más grande de iglesias bautistas independientes que conoce este escritor se encuentra 

en https://militarygetsaved.tripod.com. En noviembre de 2024, contaban con más de 9.200 iglesias 

bautistas independientes en Estados Unidos. Es posible que existan 12.000 a 15.000 iglesias 

bautistas independientes en Estados Unidos que hablan inglés. 

¿Cuántas iglesias bautistas independientes hispanohablantes hay en existencia? Al ser iglesias 

independientes, es difícil saber con precisión. Por más de 25 años el escritor de la presente obra 

ha mantenido un directorio de iglesias bautistas independientes hispanas en más de 20 países en 

literaturabautista.com. En el 2025 se llevó a cabo un conteo y hubo casi 1.900 iglesias hispanas 

en su directorio. Obviamente, el directorio no es completo. Es probable que haya más de 3.000 a 

5.000 iglesias bautistas independientes hispanohablantes en todo el mundo. 

Que hoy la gran mayoría de fundamentales se identifiquen como independientes no debe ser 

sorpresa, porque el movimiento fundamentalista manifiesta una tendencia a la independencia. 

Repetimos que el fundamentalismo funciona mejor con los bautistas independientes, que creen en 

la autonomía de la iglesia local, lo que facilita la adopción de una postura contra el liberalismo. 

Cuando no hay autonomía de la iglesia local, hay que lidiar con comités regionales y nacionales 

y jerarquías. Todo eso es un proceso lento. 

Como se enfatizó en el capítulo 20, el fundamentalismo con su doctrina sana y la separación 

bíblica no es un paquete completo. Los bautistas deben equilibrar el fundamentalismo con 

distintivos bautistas.  

En resumen, el movimiento bautista independiente surgió como una respuesta bíblicamente 

motivada frente al avance del modernismo y la apostasía dentro de las denominaciones históricas, 

produciendo un regreso decidido a la autonomía congregacional y a la pureza doctrinal. Si bien 

este movimiento experimentó un notable crecimiento durante gran parte del siglo XX, también 

enfrentó desafíos internos propios del éxito y de la pérdida gradual del fervor pionero. No 

obstante, su énfasis en la autoridad de la iglesia local, la defensa de la sana doctrina y el 

separatismo bíblico continúa siendo un testimonio significativo dentro del cristianismo 

 
382  Towns, Elmer. “A study of independent Baptists 1974-1984” The Roots and Origins of Baptist 

Fundamentalism. James Combs, et al., John the Baptist Press, 1984, p. 114. 



El movimiento bautista independiente 

194 

  

conservador. ¡Que las iglesias bautistas independientes de hoy mantengan viva esta herencia con 

humildad y fidelidad a las Escrituras para la gloria de Cristo! 

  



 

195 
  

Capítulo 28 - Conclusión 
 

Tenemos una herencia fundamental hoy porque hubo quienes nos precedieron que se mantuvieron 

firmes y estuvieron dispuestos a luchar fervientemente por la fe. Tenemos con ellos una deuda de 

gratitud. Para demostrar cómo todos en el fundamentalismo están vinculados de una forma u otra 

a nuestros antepasados fundamentalistas, lo ilustraré con más detalle, principalmente a través de 

rectores de institutos y seminarios bíblicos. Por parte de mi familia, mi herencia se remonta a 

William B. Riley, el fundamentalista que luchó contra el modernismo en la Convención Bautista 

del Norte hasta el final. Riley entrenó a Richard Clearwaters, quien comenzó el seminario al que 

asistió mi padre, y más tarde otro colegio bíblico más al que asistió una de mis hermanas. Los 

misioneros con los que trabajaron mis padres cuando llegaron por primera vez a Argentina 

(Wilbur y Dorothy Sanford) como misioneros se capacitaron en el instituto bíblico de Riley 

mientras él aún vivía. James M. Gray (uno de los autores de Los Fundamentos) entrenó a Ford 

Porter, quien entrenó a Jim Vineyard, quien a su vez me entrenó durante mi etapa de licenciatura 

en teología. Lee Roberson entrenó a Clarence Sexton, quien a su vez me entrenó en el posgrado. 

No me considero superior a nadie por esta herencia; simplemente la comparto como una 

demostración con la esperanza de que el lector pueda hacer un intento similar de procurar rastrear 

su herencia hasta los primeros fundamentalistas para apreciar mejor su papel en la historia. ¡Que 

Dios nos ayude a apreciar la herencia que hemos recibido! 

Nuestros antepasados fundamentales se mantuvieron firmes como un pedernal contra las 

invasiones del modernismo y la incredulidad. Resistieron los embates del modernismo con sus 

enseñanzas antagónicas a la Palabra de Dios. Desafiaron la nueva teología liberal, y se 

mantuvieron firmes e inamovibles en sus convicciones. Sufrieron discriminación, tergiversación 

y aislamiento ante la influencia avasalladora de los modernistas. Condujeron el barco a través de 

mares agitados, resistieron la tormenta y continuaron su curso. El curso fue duro y tormentoso, 

contra viento y marea, pero no se dejaron llevar por la corriente. Nos dejaron una red creciente de 

iglesias, institutos bíblicos independientes, agencias misioneras, conferencias y publicaciones. 

Hay más razones que nunca para ser un fundamentalista bíblico. Hay más maldad que nunca. 

Hay más doctrinas falsas que nunca. También hay más razones que nunca para ser bíblico, 

equilibrado y razonable. Hoy día, cada paso en el púlpito suele grabarse y publicarse en línea, 

donde las enseñanzas y los sermones se someten a un escrutinio más riguroso que nunca. 

Se debe reconocer que, aunque un ministerio haya tenido un comienzo bíblico con documentos 

que exponen el propósito original de los fundadores, no se mantendrá fiel necesariamente si no se 

toman medidas al hacer cambios y al escoger nuevos líderes. La historia del fundamentalismo está 

repleta de iglesias y diversas instituciones con buenos comienzos y un pasado glorioso, hasta que 

en algún punto en su historia se escogió un líder que comenzó un giro lento pero seguro en la 

dirección equivocada. Se debe reconocer que es vital escoger líderes que son conocidos por su 

absoluta lealtad a la Palabra de Dios. Al escoger un líder, su elocuencia, popularidad y carisma no 

es lo más importante. 

Hace falta, como nuestros antepasados, sonar la alarma y alzar la voz contra la falsa doctrina. 

¡Que Dios nos dé hombres y mujeres de valor que persistan en la sana doctrina! ¡Seamos fieles a 

la Palabra de Dios, ganando almas, discipulando y defendiendo la fe! 

¿Qué le espera en el futuro a un movimiento fundamental que se mantiene cristocéntrico y 

bíblico? Usando una expresión de Adoniram Judson, conocido como el padre de las misiones 

modernas, “¡el futuro es tan brillante como las promesas de Dios!”



 

196 
 

Bibliografía 

 

The Fundamentals: A Testimony to the Truth. 12 Vols. Chicago, IL: Testimony Publishing 

Company, no date.  

 

The Fundamentalist Phenomenon: The resurgence of conservative Christianity. Ed Dobson, et al, 

eds. Grand Rapids, MI: Baker Book House, 2nd ed. 1986 

 

The Evangelicals: What they believe, who they are, where they are changing. David Wells & John 

Woodbridge, eds. Grand Rapids, MI: Baker Book House, revised, 1977. 

 

What Happened to the GARBC at Niagara Falls? L. Duane Brown, et al. Sellersville, PA. Bethel 

Baptist Press, no date. 

 

Baptist Fundamentalism ‘84 Sermons. Raymond Barber, et al. Washington, D.C. April 11-13, 

1984. 

 

Ashbrook, John E. New Neutralism II: Exposing the gray of compromise. Mentor, OH: Here I 

Stand Books, 1992. 

 

Ashbrook, John E. Axioms of Separation. Mentor, OH: Here I Stand Books, no date. 

 

Barr, James. Fundamentalism. Philadelphia, PA: Westminster Press, 1978. 

 

Bauder, Kevin & Delnay, Robert. One in Hope and Doctrine: Origins of Baptist Fundamentalism 

1870-1950. Schaumburg, IL: Regular Baptist Books, 2014. 

 

Beale, David O. In Pursuit of Purity. Greenville, SC: Unusual Publications, 1986. 

 

Beale, David. Christian Fundamentalism in America. Mainland, FL: Xulon Press, 2022. 

 

Beale, David. S. B. C. House on the Sand? Greenville: Unusual Publications, 1985. 

 

Carpenter, Joel A. Revive Us Again: The reawakening of American Fundamentalism. Oxford: 

Oxford University Press, 1997. 

 

Chappell, Paul. The Road Ahead: Ten steps to authentic ministry for independent Baptists. 

Lancaster, CA: Striving Together Publications, 2013. 

 

Chappell, Paul. What is a Biblical Fundamentalist? Lancaster, CA: Striving Together 

Publications, 2005. 

 

Cloud, David. New Evangelicalism: Its history, characteristics and fruit. London, Ont.: Bethel 

Baptist Print Ministry, 2006. 

 

Cohen, Gary G. Biblical Separation Defended: A Biblical critique of ten New Evangelical 

arguments. Philadelphia, PA: The Presbyterian and Reformed Publishing Co., 1966. 

 



Bibliografía 

197 
  

Dalhouse, Mark Taylor. An Island in the Lake of Fire: Bob Jones University, Fundamentalism, 

and the separatist movement. Athens, GA: The University of Georgia Press, 1996. 

 

Dobson, Edward. In Search of Unity. Nashville: Thomas Nelson, 1985. 

 

Dollar, George W. A History of Fundamentalism in America. Greenville, SC: Bob Jones 

University Press, 1973. 

 

Dollar, George W. The Fight for Fundamentalism. Sarasota, FL: Daniels Publishing, 1983. 

 

Entzminger, Louis. The J. Frank Norris I Have Known. Shelbyville, TN: Bible and Literature 

Missionary Foundation, 2004. 

 

Erickson, Millard. The Evangelical Left: Encountering postconservative Evangelical theology. 

Carlisle, Cumbria, UK: Paternoster Press, 1998. 

 

Furniss, Norman F. The Fundamentalist Controversy, 1918-1931. Doctoral dissertation, Yale 

University, 1950. 

 

Hart, D. G. Defending the Faith: J. Gresham Machen and the crisis of conservative Protestantism 

in modern America. Grand Rapids, MI: Baker Books, 1994. 

 

Himes, Andrew. The Sword of the Lord: The roots of Fundamentalism in an American family. 

Seattle, WA: Chiara Press, 2011.  

 

Hyles, Jack. Fundamentalism in my Lifetime. Hammond, IN: Hyles Publications, 2002. 

 

Jones, Bob. Fundamentals of Faith: A series of chapel messages on the Bob Jones University 

creed. Greenville, SC: Bob Jones University Press, 1964. 

 

Lightner, Robert P. Neoevangelicalism Today. Schaumburg, IL: Regular Baptist Press, 1978. 

 

Longfield, Bradley J. The Presbyterian Controversy: Fundamentalists, Modernists, and 

Moderates. New York: Oxford University Press, 1991. 

 

Machen, J. Gresham. Christianity and Liberalism. New York: Macmillan, 1923. 

 

Marsden, George M. Understanding Fundamentalism and Evangelicalism. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1991. 

 

Marsden, George M. Reforming Fundamentalism: Fuller Seminary and the New Evangelicalism. 

Grand Rapids: Eerdmans, 1987. 

 

Marsden, George M. Fundamentalism and American Culture: The Shaping of Twentieth-Century 

Evangelicalism. New York: Oxford University Press, 1980. 

 

Masters, Peter. Are We Fundamentalists? London: Sword and Trowel, 1995. 

 

McCune, Rolland. Promise Unfulfilled: the failed strategy of modern evangelicalism. Greenville, 

SC: Ambassador Emerald International, 2004. 



Bibliografía 

198 
  

 

McLachlan, Douglas R. Reclaiming Authentic Fundamentalism. Independence, MO: American 

Association of Christian Schools, 1993. 

 

Miles, Herbert J. The Evangelical Dilemma. Dallas: Criterion Publications, 1987. 

 

Moritz, Fred. Contending for the Faith. Greenville, SC: Bob Jones University Press, 2000. 

 

Moritz, Fred. Be Ye Holy: The call to Christian separation. Greenville: Bob Jones University 

Press, 1994. 

 

Murray, Ian. The Forgotten Spurgeon. Carlisle, PA: The Banner of Truth Trust, 2nd ed., 1973. 

 

Oats, Larry R. The Church of the Fundamentalists: An examination of ecclesiastical separation 

in the twentieth century. Watertown: Maranatha Baptist Press, 2016. 

 

Packer, J. I. “Fundamentalism” and the Word of God. Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1958. 

 

Pickering, Ernest. Biblical Separation: The struggle for a pure church. Schaumburg, IL: Regular 

Baptist Press, 1979. 

 

Pickering, Ernest D. The Tragedy of Compromise: The origin and impact of the New 

Evangelicalism. Greenville, SC: Bob Jones University Press, 1994. 

 

Pickering, Ernest. Should We Ever Separate From Christian Brethren? Decatur, AL: Baptist 

World Mission, no date. 

 

Rice, John R. Come out or stay in? Nashville, TN: Thomas Nelson, 1974 

 

Rice, John R. Earnestly Contending for the Faith. Murfreesboro, TN: Sword of the Lord, 1965. 

 

Rice, John R. I am a Fundamentalist. Murfreesboro, TN: Sword of the Lord Publishers, 1975. 

 

Schaeffer, Francis. The Great Evangelical Disaster. Westchester: Crossway Books, 1984. 

 

Sidwell, Mark. The Dividing Line: Understanding and applying Biblical separation. Greenville: 

Bob Jones University Press, 1998. 

 

Sheehan, R. J. C. H. Spurgeon and the Modern Church. London: Grace Publications, 1985. 

 

Stokes, David R. The Shooting Salvationist: J. Frank Norris and the murder trial that captivated 

America. Hanover, NH: Steerforth Press, 2011. 

 

Straub, Jeffrey Paul. The Making of a Battle Royal: The Rise of Liberalism in Northern Baptist 

Life, 1870–1920. Eugene, OR: Pickwick Publications, 2018. 

 

Tulga, Chester E. The Doctrine of Separation in These Times. Chicago, IL: Conservative Baptist 

Association of America, 1952. 

 



Bibliografía 

199 
  

Woodbridge, Charles. The New Evangelicalism. Greenville, SC: Bob Jones University Press, 

1969. 

 

 

Bibliografía hispana 

 

Baez Camargo, Gonzalo. “Ni Fundamentalistas ni Modernistas” Puerto Rico Evangélico. 25 de 

julio de 1957, págs. 7-8. 

 

Carrero, A. B. “¿Modernismo o Fundamentalismo?” El Atalaya Bautista. Oct. 1930. 

 

Cotto Reyes, H. “Modernismo” El Atalaya Bautista. 1 de febrero de 1928. págs. 42-45. 

 

Delgado, Rodolfo. “El Modernismo” España Evangélica. 18 de septiembre de 1930, p. 301. 

 

Escobar, Samuel. “¿Somos Fundamentalistas?” Pensamiento Cristiano. Junio 1966, págs. 88-96. 

 

Giordano, Aníbal. “Modernismo y Fundamentalismo” Parte 1. La Voz Bautista. (Chile) Junio 

1953, págs. 7-8; Parte 2, Julio 1953, págs. 7, 23. 

 

Lloyd-Jones, Martyn. Unidad Cristiana. Misiones, Argentina: Ediciones Hebrón, 1973. 

 

Rodríguez, J. M. “Modernistas y Fundamentalistas” El Expositor Bautista (Buenos Aires). Año 

XVII, núm. 3, 1 de febrero de 1924, págs. 3-5. 

 

Ryrie, Carlos Caldwell; C. Clifford, traductor. La Neo-Ortodoxia: Lo que es y lo que hace. 

Chicago: Editorial Moody, sin fecha. 

 

 



 

200 
 

Apéndices 

A continuación aparecen traducciones de diversos artículos y declaraciones doctrinales que 

provienen de varias fuentes, los cuales constituyen parte de la historia del fundamentalismo. Son 

útiles para verificar que las grandes doctrinas que predicaron nuestros antepasados siguen siendo 

las mismas doctrinas que proclamamos hoy. 

 

El fundamentalismo desde el punto de vista bautista 
 

Por Curtis Lee Laws, el escritor que acuñó el término “fundamentalista” 

Moody Bible Institute Monthly, septiembre de 1922, págs. 14-17 

Traducido por Calvin George 

 

Me da vergüenza que mi discurso no sea adecuado para esta audiencia. Fue preparado para nuestra 

propia gente en Indianápolis y, por lo tanto, las referencias en él pueden no ser de su interés. Pero 

entiendo que hay un gran grupo de bautistas aquí, y me dirigiré a ellos particularmente y dejaré 

que el resto de ustedes sean “oyentes”. Sin embargo, recuerdo que estos mismos problemas están 

acosando a todas las denominaciones y que nuestros problemas son problemas comunes. 

Entonces, después de todo, estoy menos avergonzado de lo que pensaba. 

 

Necesidad del fundamentalismo 

 

No hay nada por lo que agradezco a Dios más profundamente que por el fundamentalismo. 

Durante un cuarto de siglo, los maestros en nuestras escuelas y los predicadores en nuestros 

púlpitos han llevado a cabo una propaganda de racionalismo que, al despojar al cristianismo de 

su contenido sobrenatural, está socavando los cimientos de nuestra santa religión. A pesar del 

hecho de que el racionalismo es desagradable para el rango de nuestra gente, ha crecido de manera 

sorprendente, ya que la falsa enseñanza es como la levadura en su poder penetrante. 

En todas partes el asunto ha suscitado discusión, pero en todas partes la discusión ha terminado 

con esta pregunta: ¿cómo puede un movimiento tan poderoso y tan sutil encontrarse en una 

denominación como la bautista? Los asuntos de todos son asuntos de nadie. Todos sentían que 

algo debía hacerse, pero nadie sabía qué debía hacerse. 

 

Cómo empezó 

 

En la primavera de 1920, un grupo de veinticinco pastores se reunieron en Nueva York para 

conferencias y oraciones. Ese grupo decidió que al menos se podía hacer una cosa. Se podría 

convocar a un grupo más grande el día antes de la reunión de la Convención del Norte en Buffalo 

para considerar la situación. 

Solicitaron siete de ellos para organizar dicha reunión. Estos siete pidieron a otros que se 

unieran a ellos para convocar una conferencia sobre los fundamentos bautistas en Buffalo. La 

llamada llevaba los nombres de 150 ministros y laicos honrados y respetados. 

Un total de 3.000 bautistas se reunieron para esa conferencia de Buffalo, ¡y qué conferencia 

fue! Autorizó la convocatoria de la conferencia de Des Moines, y esa autorizó la convocatoria de 

la de Indianápolis, e Indianápolis autorizó otra de esas conferencias el próximo año en 

Washington, por lo que se lanzó el movimiento de los fundamentos bautistas y continuará hasta 

que ganemos la victoria a lo largo del trayecto. 

 

Origen del término 

 



El fundamentalismo desde el punto de vista bautista (1922) 

201 
  

La palabra “fundamentalista” surgió el 1 de julio de 1920, una semana después de nuestra 

conferencia de Buffalo. Para bien o para mal, la responsabilidad recae en el editor del Watchman-

Examiner, porque en su camino a casa desde Buffalo escribió, y en el Watchman-Examiner del 1 

de julio publicó estos párrafos: 

 

Durante toda la semana de la Convención, esta pregunta se hizo constantemente: ¿qué quieren 

estos premilenialistas de todos modos? Repetimos la pregunta para eliminar una impresión falsa. 

El movimiento tan evidente en la convención que fácilmente se remonta a la conferencia, no fue 

en ningún sentido un movimiento premilenialista, pero en todos los sentidos un movimiento 

conservador. Los premilenialistas fueron muy evidentes porque los premilenialistas siempre son 

sólidos en los fundamentos, pero las preguntas escatológicas no entraron en ninguna de las 

controversias de Buffalo. Permaneciendo unidos en la batalla por la re-entronización de los 

fundamentos de nuestra santa fe, fueron premilenialistas, posmilenialistas, premilenialistas y 

amilenialistas. Afortunadamente, el grupo conservador no contiene a nadie que repudie la bendita 

doctrina de la segunda venida de nuestro Señor, pero el grupo contiene a aquellos que difieren 

radicalmente con uno otro sobre toda la cuestión del milenio. Aquí y ahora hacemos moción de 

que se adopte un nuevo término para describir a los hombres entre nosotros que insisten en que 

no se eliminen los linderos. Los “conservadores” están estrechamente aliados con las fuerzas 

reaccionarias en todos los ámbitos de la vida. Los “premilenialistas” están demasiado aliados con 

una sola doctrina y no son lo suficientemente inclusivos. Los “linderistas” [Landmarkers] tienen 

una desventaja histórica y connota un grupo particular de conservadores radicales. Sugerimos que 

aquellos que aún se aferran a los grandes fundamentos y que pretenden luchar en la batalla real 

por los fundamentos se denominen “fundamentalistas”. Por ese nombre, el editor del Watchman-

Examiner está dispuesto a ser llamado. 

Otros nombres que se nos dan son “literalistas”, “dogmáticos”, “separatistas”, “medievalistas”, 

“manivelas”, “ignorantes” y “ku-kluxes”. Ya sea que seamos llamados fundamentalistas, 

conservadores, premilenialistas, linderistas, literalistas, separatistas, medievalisistas, maniáticos 

o ignorantes o ku-kluxes, sin miedo y sin temor, estaremos presentes cada vez que se pase lista en 

la vida para defender las cosas que creemos. 

 

Buenos bautistas de la antigüedad también 

 

Pero no sea que gane terreno la ficción repetida a menudo por los racionalistas de que los 

fundamentalistas bautistas no son bautistas en absoluto, sino que realmente comienzan una nueva 

denominación, déjenme decir que simplemente somos buenos bautistas del pasado al estilo de 

Francis Wayland, Ebenezer Dodge, Martin B. Anderson, Alvah Hovey, Henry G. Weston y John 

A. Broadus; y es por su interpretación del cristianismo, la interpretación aceptada por los bautistas 

siempre y en todas partes, que estamos abogando. Bautistas somos, bautistas nos orgullece ser, y 

bautistas siempre seremos; pero para que podamos distinguirnos de los modernistas y 

racionalistas, estamos perfectamente dispuestos, debido a los fundamentos que buscamos 

salvaguardar, ser llamados “fundamentalistas”. 

 

¿Qué es el fundamentalismo? 

 

Es una protesta contra esa interpretación racionalista del cristianismo que busca desacreditar el 

sobrenaturalismo. Este racionalismo, cuando madura, desprecia los milagros del Antiguo 

Testamento, deja de lado el nacimiento virginal de nuestro Señor como increíble, se ríe de la 

credulidad de aquellos que aceptan muchos de los milagros del Nuevo Testamento, reduce la 

resurrección de nuestro Señor al hecho de que la muerte no puso fin a su existencia y barre a un 

lado las promesas de su segunda venida como el sueño ocioso de los hombres bajo la influencia 



El fundamentalismo desde el punto de vista bautista (1922) 

202 
  

del apocalipsis judío. 

Le daré la prueba de un hombre que, debido a la dulzura de su disposición y su habilidad para 

conmover a los hombres, ha sido muy respetado entre aquellos que se han aferrado a la fe 

evangélica, pero que se ha alineado con un racionalismo riguroso. Harry Emerson Fosdick, un 

ministro bautista. Tengo ante mí un informe estenográfico de sus declaraciones en la sala de 

conferencias, y puedo dar fe de la exactitud de las palabras que estoy a punto de leer: 

 

Un racionalista 

 

Conocemos el orden cósmico. Sabemos que la ciencia ha hecho que los milagros no sean 

confiables. Un largo proceso de tradición está detrás de Marcos. Donde sea que Mateo y Lucas 

tomen de Marcos, siempre estiran algo. En cuanto a convertir el agua en vino, ¿no es 

extraordinario que Marcos, Mateo y Lucas nunca escucharon de ese milagro? Algunos de ellos no 

oyeron nada acerca de la resurrección de Lázaro. Cuanto más lejos se vuelve, más notable el 

milagro. La era moderna no echa de menos milagros ni un poquito. La idea bíblica de los milagros 

ha desaparecido. ¿Deseas ser reaccionario o progresista? Desecha todos los milagros y no has 

perdido nada. 

Estas son las palabras de un hombre que ha escrito cantidades casi innumerables de libros 

devocionales que se encuentran dispersos por todo el mundo. 

Sea quien lo niegue, el hecho es que muchos hombres prominentes en nuestras escuelas y en 

nuestros púlpitos son racionalistas: racionalistas infantiles, racionalistas a medio, o racionalistas 

maduros. Son lo suficientemente audaces como para resentir los términos, pero no lo 

suficientemente valientes como para negar el hecho. 

Y la parte triste de todo es que son inconscientes del daño que están haciendo. De hecho, se 

jactan de que están fortaleciendo los cimientos y haciendo que el cristianismo sea más racional y 

más aceptable para las personas reflexivas. El cristianismo está arraigado y fundamentado en el 

sobrenaturalismo y, cuando se le roba el sobrenaturalismo, deja de ser una religión y se convierte 

en un sistema de ética exaltado, siempre que un sistema de ética exaltado pueda originarse con un 

impostor, lo cual Jesús era a menos que fuera sobrenatural, porque dijo: “Yo y mi padre uno 

somos”. 

 

El racionalismo es unitarismo 

 

Este movimiento racionalista actual no es más que un renacimiento del movimiento liberal que 

hace cien años dividió el congregacionalismo y le dio al mundo la denominación unitaria. El 

unitarismo, al eliminar el sobrenaturalismo, sintió que estaba haciendo que el cristianismo fuera 

más racional y más aceptable para las personas reflexivas, pero un siglo de historia ha demostrado 

que el unitarismo carece de la dinámica del cristianismo genuino. El editor del Christian Register 

evidentemente sintió que la denominación Bautista estaba a punto de hacer grandes contribuciones 

al unitarismo, y cuando escuchó sobre el fundamentalismo, se convirtió en un loco alucinado. Él 

sabe que el racionalismo y el unitarismo son una y la misma cosa. 

Pero el fundamentalismo no espera salvar al editor Dieffenbach ni enderezar al mundo entero. 

Su propósito principal es elevar la señal de peligro y suplicar a los fundamentalistas en las 

denominaciones de todas partes para que luchen fervientemente por la fe entregada una vez por 

todas a los santos. 

 

Cinco cosas que los fundamentalistas bautistas defienden 

 

Tendré tiempo para mencionar solo aquellas doctrinas y políticas que hayan entrado más o menos 

en el ámbito de la controversia. Todos los bautistas tienen mucho en común, y es por eso que 



El fundamentalismo desde el punto de vista bautista (1922) 

203 
  

tenemos iglesias bautistas y una denominación bautista. Entre los bautistas hay racionalistas y 

fundamentalistas, y también un gran grupo central que no está definitivamente alineado con los 

racionalistas o los fundamentalistas. 

Los fundamentalistas sienten que están representando extraoficialmente a este gran grupo 

central, porque sabemos que, en general, nuestras posiciones doctrinales son aceptables para este 

grupo. Puede que no les gusten nuestros métodos, ni vean la necesidad de nuestra protesta 

organizada, ni tengan mucha confianza en nuestro liderazgo, pero creen en las cosas que nosotros 

creemos. 

Tenemos muchos hombres de muchas mentes entre los fundamentalistas. Estamos juntos no 

porque estemos de acuerdo en todo, sino porque vamos en la misma dirección general. 

Voy a hablar de algunas de las cosas que defienden los fundamentalistas bautistas, y recordarán 

que estas no son las cosas que defienden los bautistas racionalistas. Los bautistas del gran grupo 

central son libres de elegir su propia alineación. Pueden alinearse con los fundamentalistas si así 

lo desean, o con los racionalistas si así lo prefieren; o pueden mantenerse alejados del polvo de la 

batalla, si piensan que es algo heroico, y aplaudir el lado con el que simpatizan. Por mi parte, no 

simpatizo con las personas que no están dispuestas a dar pasos en una gran lucha como esta. 

Los fundamentalistas bautistas invitan a estas personas del gran grupo central a que vengan 

con nosotros, adopten y controlen el movimiento, laven las impurezas y eliminen las arrugas, y 

protesten contra la acción de los racionalistas. 

 

(1) Los fundamentalistas creen que la Biblia es la Palabra de Dios que fue escrita por hombres 

divinamente inspirados y que tiene autoridad suprema en todos los asuntos de fe y conducta. 

Creemos en su historia, sus milagros, sus doctrinas y sus profecías. 

(2) Creemos que Jesucristo, el Salvador del mundo, fue concebido por el Espíritu Santo y nacido 

de la Virgen María. Otros pueden sentir que el elemento milagroso en el nacimiento de nuestro 

Salvador no es esencial para su deidad absoluta, pero aceptamos como verdadera la enseñanza 

clara e inconfundible de un pasaje que los racionalistas han eliminado de su Biblia porque 

contradice sus teorías. 

(3) Creemos con el apóstol Pedro que Jesucristo “llevó él mismo nuestros pecados en su cuerpo 

sobre el madero”, y con el apóstol Pablo, “ya que por las obras de la ley ningún ser humano será 

justificado delante de él; porque por medio de la ley es el conocimiento del pecado. Pero ahora, 

aparte de la ley, se ha manifestado la justicia de Dios, testificada por la ley y por los profetas; la 

justicia de Dios por medio de la fe en Jesucristo, para todos los que creen en él. Porque no hay 

diferencia, por cuanto todos pecaron, y están destituidos de la gloria de Dios, siendo justificados 

gratuitamente por su gracia, mediante la redención que es en Cristo Jesús, a quien Dios puso 

como propiciación por medio de la fe en su sangre”. En otras palabras, creemos profundamente 

en la teoría indirecta y sustitutiva de la expiación, que es la explicación hecha por los apóstoles 

que fueron divinamente inspirados de la eficacia de la muerte de Cristo. 

(4) Creemos en la resurrección de Cristo de los muertos. Esto no significa para nosotros 

simplemente que la muerte de Cristo en la cruz no puso fin a su existencia. Creemos que al tercer 

día después de su crucifixión, “Cristo resucitó de los muertos”, en el mismo cuerpo en el que 

sufrió, con el que también ascendió al cielo. 

(5) Creemos en el regreso visible de nuestro Señor a este mundo según su promesa. Rechazamos 

como una vergonzosa reflexión sobre nuestro Señor la acusación hecha por los racionalistas de 

que habló de su regreso de buena fe, pero fue influenciado por las crudas nociones de las personas 

no instruidas entre quienes vivió y, por lo tanto, se equivocó. Rechazamos como una vergonzosa 

reflexión sobre la inteligencia humana la interpretación alternativa propuesta por los racionalistas 

y los casi racionalistas de que las promesas del segundo advenimiento de Cristo se cumplen en 

los grandes eventos de la historia, que marcan el progreso moral, y en la expansión gradual del 

cristianismo. La declaración directa de que nuestro Señor y sus apóstoles ignoraban el futuro es 



El fundamentalismo desde el punto de vista bautista (1922) 

204 
  

preferible a la prestidigitación que busca explicar un lenguaje tan claro e inconfundible como se 

ha hablado o escrito. En ninguna parte el racionalismo cae en dificultades como en su lamentable 

esfuerzo por explicar la venida de nuestro Señor. 

 

Cooperación en la obra de la iglesia 

 

Surgen algunas cuestiones denominacionales sobre las cuales algunos de ustedes pueden no estar 

interesados, pero los bautistas sí. Los fundamentalistas bautistas son denominacionalistas a fondo; 

al menos este fundamentalista lo es. 

Reconociendo que la iglesia local es absolutamente independiente y como el único cuerpo 

cristiano autorizado, creemos sinceramente en la cooperación de estas iglesias en el trabajo 

filantrópico, educativo y misionero. Nuestras grandes organizaciones misioneras son el resultado 

de la cooperación voluntaria de las iglesias. 

La cooperación temprana de las iglesias fue muy simple y, a veces, bastante tentativa. Las 

iglesias tardaron en entrar en el trabajo cooperativo para que no se interfiriera su independencia. 

 

Protesta contra el exceso de señorío 

 

Esto no es el caso simplemente entre los bautistas, sino en todas partes, ya que estas 

organizaciones centrales se han desarrollado en casi todas las iglesias. 

El sentido de independencia ha dado lugar recientemente a un sentido de interdependencia, y 

con la llegada de esta interdependencia, grandes organizaciones centrales han desarrollado un 

señorío excesivo que ha intentado dictar las políticas, métodos y obligaciones de nuestra vida de 

iglesia local. 

Contra este señorío excesivo, las iglesias, independientemente de sus alineamientos 

doctrinales, están ahora en estado de protesta. 

Los fundamentalistas son los más ruidosos de los manifestantes. Los fundamentalistas creen 

que todo el Baptist New World Movement [Movimiento Bautista del Nuevo Mundo] se estableció 

con una premisa falsa. Las órdenes de marcha de la iglesia no eran “Id por todo el mundo y 

estableced una civilización cristiana”, sino “Id por todo el mundo y predicad el evangelio a toda 

criatura”. El establecimiento de una civilización cristiana, si realmente puede haber tal cosa en 

una tierra compuesta de cristianos, judíos, incrédulos y ateos, no fue lo principal por lo que Cristo 

sufrió y murió. 

Pero no se libró ninguna batalla en el Movimiento del Nuevo Mundo debido a este 

desafortunado comienzo, ya que todos reconocieron que era un gran movimiento cooperativo a 

través del cual nuestras agencias de la Convención intentarían hacer su trabajo de promoción. A 

pesar de que el orador instó a la Convención a que fuera lenta en la creación de esta organización 

tipo pulpo, sintió que lo mejor era apoyarla con todo corazón después de haber sido creada. Todos 

esperamos que las dificultades se solucionen para que sea un muy buen avance. 

 

Apoyando a los colegios bautistas 

 

Los fundamentalistas sostienen que nuestras escuelas nunca deberían haber estado en nuestros 

presupuestos. Esto no debe interpretarse como que tenemos poco o ningún interés en nuestras 

escuelas. Son nuestras posesiones más selectas. Fueron fundados por bautistas que creían las cosas 

por las cuales los fundamentalistas están luchando. Nuestras escuelas recibieron el 31% de estos 

$100,000,000. 

Ahora sucedió que entre nuestras escuelas había algunas en las que muchos de nuestros 

bautistas no confiaban, pero todas las escuelas estaban incluidas en esto, ya sea que necesitaran 

dinero o no. Pero los fundamentalistas afirman que ningún bautista debe ser obligado a dar a una 



El fundamentalismo desde el punto de vista bautista (1922) 

205 
  

escuela en cuyas enseñanzas no cree. 

Cuando nuestras escuelas de todas las variedades y todos los grados de riqueza se agruparon 

independientemente de sus necesidades, como beneficiarios bajo el presupuesto unido, parecía ser 

el esquema de popularidad más inteligente jamás inventado por el genio del hombre, pero fue este 

mismo esquema lo que arruinó el Movimiento del Nuevo Mundo. Conduje justamente ayer por 

los terrenos incomparables de la Universidad de Chicago. ¡Qué grupo de edificios magníficos e 

incomparables! ¡Sin embargo, la Universidad de Chicago se incluyó en nuestro presupuesto unido 

para recibir una parte del 31 por ciento! Se produjo tal protesta que la Universidad de Chicago 

dijo que no recibiría fondos. Pero tenemos otros tan objetables como los que todavía están en el 

presupuesto. 

La afirmación de los fundamentalistas es que las escuelas deberían estar separadas de este 

presupuesto misionero, y que cada escuela debería hacer una campaña independiente para sus 

propios gastos y legados actuales. Esto pondrá a cada escuela en sus propios méritos y nos 

permitirá dar a las escuelas que aprobamos y rechazar el apoyo a aquellas que no aprobamos. 

 

Purgando las escuelas 

 

Pero este es un asunto pequeño comparado con la obligación que recae en los fundamentalistas 

de usar la mayor parte de su influencia y poder para purgar sus escuelas de enseñanza no cristiana 

y racionalista. La escuela es la fuente de nuestra vida religiosa. Lo que las escuelas enseñan hoy, 

nuestra gente creerá dentro de veinticinco años. Sin levantar sospechas sobre las escuelas y los 

maestros que defienden la fe, es nuestro deber, a través de reiteradas protestas ante los consejos 

de administración de nuestras instituciones, liberar a aquellas instituciones de maestros que, a 

través de su espíritu o el tema de su enseñanza, están perjudicando la causa de Cristo. Si las 

protestas a los fideicomisarios no son válidas, nuestra apelación debe hacerse a la denominación, 

ante quien los fideicomisarios son moralmente responsables. Y cuando la gente hable, los síndicos 

oirán. 

 

Necesidad del verdadero mensaje misionero 

 

Se dice que el fundamentalismo ya está empezando a causar estragos en los campos misioneros 

extranjeros. 

Tómelo con cautela, pero recuerde que los fundamentalistas están obligados a opinar sobre la 

obra misionera extranjera porque un fundamentalista es necesariamente alguien que cree 

ardientemente en las misiones extranjeras. Creemos que la expiación de Cristo es tan necesaria 

para la salvación de un chino como para la salvación de un estadounidense. Cuando millones de 

hombres van a la eternidad cada año sin el conocimiento salvador de Cristo, cuán terriblemente 

urgente es la necesidad de enviar el evangelio a tierras no cristianas de todo el mundo. Sentimos 

que el deber principal del misionero es predicar a Cristo como Salvador e instar a los hombres 

perdidos a que lo acepten. Cuando muchos misioneros modernistas parecen no tener un mensaje 

del evangelio que proclamar y no tienen pasión por la salvación de los hombres perdidos, ¿es de 

extrañar que surjan diferencias agudas entre ellos y algunos de los veteranos con cicatrices de 

batalla que llevan mucho tiempo en la línea de fuego? 

Tengo una hija y un nieto en China. Quiero que mi hija y mi nieto tengan los privilegios, las 

alegrías y las oportunidades que aprecio aquí en Estados Unidos, toda la civilización edificante 

alrededor de ellos, pero cuando dije que aún mantengo que es muy posible que nuestros 

misioneros pasen su tiempo y energía en cosas que no son esenciales. Luis XVI pasó su tiempo 

trabajando en una fragua de cerraduras y llaves mientras su reino estaba en el cráter de un volcán 

hirviendo. Los cerrajeros no deben ser despreciados, pero era despreciable que el rey gastara su 

tiempo y energía de ese modo. Insistimos en que nuestros misioneros deben poner primero lo 



El fundamentalismo desde el punto de vista bautista (1922) 

206 
  

primario. 

 

Enfatizando los fundamentos de forma práctica 

 

Esta constante insistencia reiterada en las doctrinas fundamentales, ¿distrae nuestra mente y 

desvía nuestra atención de las tareas cada vez más amplias del cristianismo? Exactamente lo 

contrario es cierto en mi caso. Una perspectiva amplia exige una base firme. Es solo cuando los 

pies de un alpinista están sobre una roca firme que puede darse el lujo de mirar hacia arriba y 

alrededor. 

No podemos insistir demasiado en que quienes estén interesados en la preservación y 

promoción de los fundamentos no deben intercambiar los implementos de trabajo forzado por 

armas de guerra. Si se encuentran espadas a nuestros lados, se deben encontrar palas en nuestras 

manos. Es esencial que salvaguardemos los principios del cristianismo, pero también es esencial 

que llevemos el mensaje de la gracia salvadora y el poder redentor a los límites más remotos de 

la tierra. 

Traemos el descrédito si permitimos que cualquier hombre nos aleje en el servicio sacrificial 

por la gran causa de Jesucristo, quien sufrió y murió. Los contendientes por la fe que no son 

promotores de la causa de Cristo son un peso muerto que deben llevar los verdaderos evangélicos 

y contendientes por la fe. Les declaro que descontaremos enormemente nuestra protesta contra el 

error a menos que nuestras vidas estén ocultas en Dios. Como dijo Ian Maclaren, “es vano disertar 

sobre la excelencia de la maquinaria si el artículo fresado no cumple con el estándar”. ¿De qué 

sirve hablar de la eficacia de la sangre de Jesucristo para salvarnos del pecado, a menos que nos 

salve de los pecados? 

 



 

207 
 

Modernismo y Fundamentalismo 
 

Por Aníbal Giordano 

La Voz Bautista (Chile) (El editor de la revista en ese momento fue Honorio Espinoza, uno de los 

revisores de la Reina-Valera 1960) 

Junio-julio 1953 

 

Definición: Modernismo es una doctrina que pretende corregir los errores clásicos de la doctrina 

cristiana; errores de interpretación bíblica y, errores de la Biblia. La primera y principal conclusión 

a que llega el modernismo, en su desarrollo es, que la Biblia no es la Palabra de Dios. Los 

resultados de esta conclusión son varios; pero podemos señalar los siguientes: Negación de la 

inspiración divina; negación de los milagros; negación de Cristo como el Hijo de Dios y, por lo 

tanto, de su nacimiento sobrenatural; negación de la presencia del Espíritu en el desarrollo de la 

historia, de la vida y de la doctrina cristiana. De la Biblia, solamente permanecen sus expresiones 

históricas, éticas, morales e intelectuales. Solamente en estas expresiones la Biblia conserva 

alguna importancia en el desarrollo de la vida de los cristianos. Pero, a medida que el desarrollo 

intelectual de los cristianos vaya creciendo en conocimientos, estas expresiones bíblicas también 

serán objeto de críticas y modificaciones. 

Para el modernismo, todas las religiones del mundo tienen algún fondo de verdad y el cristiano 

debe estar en condiciones de cooperar con todas las doctrinas del mundo, aceptando de ellas e 

introduciéndolas en el cristianismo, todas las enseñanzas históricas, éticas, morales e intelectuales 

que puedan ser tenidas como buenas y verdaderas. En esta forma, se piensa llegar a establecer una 

“Santa Iglesia Católica” a la cual pertenezcan todos los cristianos del mundo; la “Super Iglesia”. 

(Conferencia Ev. Panamericana, pág. 79). 

Definición: Fundamentalismo es la doctrina que, basándose en la Biblia como la Palabra de 

Dios, establece que: “Hay dos fuerzas morales en el universo: Dios y el hombre, Dios en el cielo 

y el hombre en la tierra. ¿Hay alguna comunicación entre ellos? Sí, la Biblia es el libro de Dios. 

Es la revelación de su carácter a los hombres, de su voluntad y la explicación de sus propósitos 

que tiene para con su pueblo... Los escritores de la Biblia fueron inspirados por Dios. No fueron 

sus plumas, sino los escritores. No escribieron mecánicamente lo que se les dictó. Conservaron su 

individualidad. Pero Dios dio sus pensamientos y los preservó del error: “Porque toda Escritura 

es inspirada divinamente y útil para enseñar, para redargüir, para corregir, para instruir en justicia, 

para que el hombre de Dios sea perfecto, enteramente instruido para toda buena obra”. (2 Timoteo 

3:16-17). La Biblia, pues es el fundamento, la base de los bautistas, la fuente de donde proceden 

y la roca sobre la cual descansan sus principios. “Lealtad a la Palabra de Dios”. (Principios 

Bautistas, pág. 9). 

“Los protestantes están también, como los católicos, dispuestos a recibir la interpretación de 

la Biblia de ‘alguno’: Los Episcopales de sus obispos y sacerdotes; los Luteranos de Lutero; los 

Presbiterianos de Calvino; los Metodistas de Juan Wesley; los Discípulos, de Alejandro Campbell, 

etc. La interpretación dada a las Escrituras por estos hombres está consignada en sus escritos, e 

incorporada por casi todos, excepto por los Discípulos, en credos y confesiones que son 

considerados como autoritativos y a los que apelan finalmente. No sucede así con los Bautistas. 

Ellos no apelan a hombres, ni a credos ni a confesiones de fe, sino a la Biblia únicamente. 

Sostienen que cada uno tiene el derecho de acudir a ella por sí mismo y de interpretarla por sí 

mismo. 

¿Pero esta interpretación individual, no dará por resultado tantas diferentes opiniones acerca 

de la Biblia, tantas, en verdad, cuantos sean los individuos que las lean? Así parece. Pero en efecto, 

no sucede así. Por el contrario, aunque parezca extraño, resulta una similitud notable de 

interpretación. Por lo que los Bautistas insisten es por una interpretación sencilla, clara, sensata 

de la Biblia, cada pasaje debe tomarse en su significado natural, comparando la Escritura con la 



Modernismo y Fundamentalismo (1953) 

208 
  

Escritura, e interpretando cada pasaje a la luz de toda la Biblia. Un entendimiento correcto no 

debe producir diferencias en el significado de varios pasajes, ni discrepancias, sino armonía y 

hermosura”. (Principios Bautistas, pág. 12). 

El punto de partida de las doctrinas modernistas es muy lejano en la historia (pese a su 

calificativo de modernista). Su fundamento espiritual está cimentado en la doctrina filosófica que 

afirma que: “A la verdad solamente se puede llegar por medio de la duda”. La primera expresión 

“modernista” está consignada en Génesis 3:1. “¿Con que Dios os ha dicho: No comáis de todo 

árbol del huerto?” 

He podido observar la forma como las ideas modernistas se introducen en la mente de los 

cristianos por medio de frases, bien estudiadas, para sembrar la duda. Por ejemplo: “Los 

evangélicos de Chile tenemos una fe muy provinciana”. “Nuestra teología está basada en las 

palabras de los seminarios”. “Bueno, a los misioneros y pastores les conviene enseñar las doctrinas 

anticuadas e ingenuas”. 

A un grupo de jóvenes, en un círculo de estudios patrocinado por un conocido comerciante 

actualmente fallecido, se les pidió que dieran su opinión acerca de Cristo. Uno de los jóvenes dijo: 

“Yo creo en Cristo como mi Salvador; él murió por mí en la cruz”. “Yo creo en él como el Hijo 

de Dios”. La respuesta que obtuvo fue muy astuta: “Le felicitamos por su sencillez e ingenuidad”. 

En una concentración de jóvenes, uno de ellos, joven de gran cultura y fe cristiana, desarrolló 

el tema: “Debemos entregarnos a Cristo”. Presentó el tema en forma tan hermosa y clara sobre el 

pensamiento de una vida entregada a Cristo como Salvador, Maestro, Guía y Hermano, que yo 

quedé profundamente admirado de su claridad y precisión cristiana en sus pensamientos; toda la 

juventud reunida sentía la presencia del Señor y una resolución bien definida de mayor 

consagración estaba germinando en todos los corazones. Pero, con una sola frase dicha por uno 

de los dirigentes, de tendencia modernista, todo quedó destruido: “Pueda ser que algún día 

comprendamos que es entregarnos a Cristo”. Este sistema irónico de expresarse, respecto a la fe, 

desalienta muchos de nuestros hermanos y los obliga a dudar de su experiencia religiosa. 

Siempre considerado que Arrio, el fundador del Arrianismo, es uno de los precursores de la 

doctrina modernista. Fue ordenado presbítero en el año 313. Su doctrina caía, en cierta manera en 

el “triteísmo”, pues separaba tanto las personas de la Trinidad, que ya no podía ser que subsistiesen 

en la unidad de la esencia de Dios. Destruían en esa forma la coeternidad y perfecta “homousia” 

del Verbo y del Espíritu Santo. En el concilio de Alejandría en 320, Arrio expuso su doctrina, los 

puntos de la cual eran los siguientes: Dios no puede ponerse “immediate” en contacto con el 

mundo. Por lo tanto produjo con plena y libre voluntad al Verbo, o Creador del mundo. Siendo el 

Verbo creado por el Padre, como asimismo el Espíritu Santo, la doctrina de la Trinidad quedaba 

destruida. Actualmente, los modernistas consideran la doctrina de la Trinidad como una tesis sin 

fundamento. Cristo es hijo de Dios como cualquiera puede serlo, y el Espíritu Santo es sólo una 

influencia. Los falsamente llamados “Testigos de Jehová” y los seguidores de un tal Cosme Juliá, 

sostienen que la doctrina del Espíritu Santo y de la unidad son obra de demonios, y la señal 

distintiva de la iglesia católica romana. 

Una característica muy atractiva del modernismo es pretensión de “intelectualidad”. Por ese 

motivo hay muchos cristianos que les gusta identificarse con esta tendencia doctrinal para ganar 

prestigio de intelectuales. Es lo que yo he llamado: “flirtear con el modernismo”. Entre los 

bautistas chilenos no hay modernistas. 

El origen del modernismo contemporáneo se relaciona con el desarrollo de la “alta crítica”. 

Refiriéndose a la doctrina de la salvación, que fue elemental en las enseñanzas de los reformadores 

y de las iglesias protestantes en general, dice el Dr. A. MacRae: “Hace más o menos un siglo y 

medio que crecía la “alta crítica”. Esta alta crítica, que es el fundamento de nuestro modernismo 

de hoy en día, rehúsa aceptar la autoridad de la Palabra de Dios como fuente de verdad. Se propone 

dividir la Biblia en secciones, a veces tan sólo dos o tres palabras, pocas veces más de corto 

número de versículos, y asignarlos a diferentes escritores, declarando que han vivido con 



Modernismo y Fundamentalismo (1953) 

209 
  

separación de tiempo calculado en siglos y haber sostenido opiniones distintas los unos de los 

otros. Este movimiento reduce la Biblia a una especie de mosaico, reunido por un largo proceso 

histórico, y ofreciendo poca o ninguna autoridad, en cuanto a la veracidad de sus declaraciones”. 

“Algunas mentes sumamente intelectuales se pasaban la mayor parte del tiempo desarrollando 

detalles de la alta crítica, con el fin de determinar sobre una base puramente humana una teoría 

que explicara la existencia de la Biblia como la tenemos en el día de hoy. Como resultado, mucha 

de la enseñanza teológica del mundo donde se extendía la alta crítica, se volvió más árida, apagada 

y de ninguna inspiración. Los estudiantes dedicaban su tiempo y energías a producir análisis cada 

vez más precisos de la Biblia, divisiones más cortas y siempre más fantásticas y, en general, 

cesaron de considerarla como poseyendo autoridad divina alguna. El camino de la salvación, 

como consecuencia natural, basado como es sobre la autoridad de la Biblia, fue desterrado al 

olvido”. 

En el conflicto de la guerra mundial de 1914-18, muchos pastores, predicando a la multitud 

podían ver en los rostros el deseo vehemente por algo que la estéril alta crítica era incapaz de 

darles. Repetidamente se preguntaban: “¿Qué diré a esa gente afligida y desesperada?” Bajo estas 

circunstancias se presentaron dos cursos a seguir: Uno era volver a aquel cristianismo evangélico 

que había dado la única verdadera satisfacción a las personas en similares circunstancias desde la 

antigüedad. El otro era de buscar, por medio de la razón humana, un acercamiento nuevo y 

diferente”. (Págs. 121-122 del informe de la Conferencia Evangélica Panamericana). 

En cuanto a la doctrina de la salvación por medio de la muerte expiatoria y vicaria de Cristo 

en la cruz, que está tan claramente establecida en la Biblia: “Y por él reconciliar todas las cosas 

a sí, pacificando por la sangre de su cruz, así lo que está en la tierra como lo que está en los 

cielos”. Colosenses 1:20. La doctrina modernista ha llegado a declarar repugnante la idea de la 

sangre expiatoria: “Porque muchos andan, de los cuales os dije muchas veces, y aún ahora lo 

digo llorando, que son enemigos de la cruz de Cristo”. Filipenses 3:18. El Dr. C. McIntire dice, 

citando las palabras de una revista metodista, en sus lecciones bíblicas de abril-mayo-junio, 1949: 

“El precio de la cruz”: “debemos sacudirnos de cualquier sentimiento o emoción que brote de 

misticismo, teología o cualquiera otra cosa que nos haga pensar en la muerte de Cristo como una 

garantía para nuestra salvación, sin tener en cuenta lo que debemos hacer por nuestra parte. 

Nuestra propia salvación es un proceso de llevar la cruz de las cosas que Cristo hizo y enseñó y 

éstas son cosas presentes y no históricas para enfrentarse con la salvación de nuestras almas. Jesús 

pagó por su propia salvación en la cruz”. (Págs. 75-76). 

La astucia para presentar sus pensamientos y expresiones doctrinales se puede ver claramente 

en este ejemplo: Los modernistas contemporáneos hablan de la Biblia como la suprema autoridad; 

en cambio, los cristianos, genuinamente evangélicos, hablan de la Biblia como la única regla 

infalible de fe y práctica. “La autoridad suprema” da lugar a otras autoridades menores y excluye 

la autoridad infalible. Mientras que “la única regla infalible” niega las otras y deja la Palabra de 

Dios sola y con tanto honor y tan santa como merece el nombre de su Autor Eterno. 

También se observa la malicia en el uso de la terminología bíblica, de tal modo, que muchas 

personas pueden escuchar un sermón enteramente modernista y no darse cuenta de ello; la 

terminología bíblica, usada con significado enteramente distinto al genuinamente cristiano, logra 

despistar fácilmente. Pero esta enseñanza, impartida semana tras semana y mes tras mes, traerá 

como consecuencia lógica una total decadencia espiritual. Conozco jóvenes que, hace algunos 

años, eran cristianos con grandes ideas y, varios de ellos, tenían el firme propósito de dedicarse al 

ministerio de la Palabra de Dios. Sin embargo, al saturar sus mentes de estas enseñanzas han 

perdido su fe y se han alejado de Dios. Uno es comunista y ha puesto su vida y la de su familia en 

una situación deplorable; otro se ha dado a los vicios, y la mayor parte de ellos se han dedicado a 

los negocios olvidando enteramente todo lo que de Cristo habían recibido. Iglesias, que en un 

tiempo fueron baluarte de la fe evangélica, hoy luchan por permanecer con sus puertas abiertas a 

un mundo que las ignoran por completo. El Dr. A. MacRae nos da el siguiente ejemplo: “Estaba 



Modernismo y Fundamentalismo (1953) 

210 
  

escuchando la oración de un joven predicador modernista, y noté que usaba frases que denotaban 

creencia en la Deidad de Cristo. Esto era completamente contrario a mi impresión de su punto de 

vista, así que le pregunté cuando estábamos solos qué quería decir con eso. Me contestó que no 

tenía dificultad alguna en creer en la Deidad de Cristo. Seguí preguntando qué significaba con 

Deidad. No estando él delante de una comisión de examen del presbiterio, contestó muy 

francamente, dándome su idea de Jesús en términos sencillos. “Dios”, dijo él, es un símbolo de 

valor ético; así, el Tío Sam es un símbolo de los Estados Unidos. Le pregunté cómo podía orar a 

Dios, si él fuera nada más que un símbolo. Contestó: “Usted puede dirigirse a un palo o a una 

piedra; se puede hablar al océano”. Es fácil ver qué poca significación hay en confesar creencias 

en la Deidad de Cristo, si uno piensa de Dios como meramente un símbolo de valor ético”. 

Con estos datos, apenas si he logrado esbozar el problema. Pero, creo que con lo antedicho, 

hay material suficiente para formarse una idea general de lo que es el modernismo. En cuanto a 

las doctrinas fundamentalistas, como esta es una Asociación Bautista, estoy seguro que todos los 

hermanos presentes tienen un conocimiento completo de las doctrinas bautistas. Puedo afirmar 

con completa seguridad, el cuerpo de doctrinas bautistas, tal como son aceptadas en Chile por 

todas nuestras iglesias, son el mejor y más completo exponente de las doctrinas fundamentalistas. 

Conservarlas y defenderlas de las acechanzas del enemigo es el deber ineludible de todo hijo de 

Dios. 

“Amados, por la gran solicitud que tenía de escribiros de la común salud, me ha sido necesario 

escribiros amonestándoos que contendáis eficazmente por la fe que ha sido una vez dada a los 

santos”. Judas 3. 

 

 



 

211 
 

Los fundamentos de la fe cristiana 
 

Por William Jennings Bryan 

Traducido por Calvin George 

 

The Fundamentalist 

Oct-Nov. 1923, pp. 5-7 

 

El texto de la resolución adoptada por la Iglesia Presbiteriana (Norte) el pasado mes de mayo en 

Indianápolis, reafirmando su posición de ortodoxia, que es el mismo pronunciamiento que hizo la 

Asamblea General celebrada en 1910, dice lo siguiente: 

 

1. Que el Espíritu Santo inspiró, guio y conmovió al escritor de las Sagradas Escrituras para 

evitar que se equivoquen, es una doctrina esencial de la Palabra de Dios y una de nuestras 

normas. 

2. Que nuestro Señor Jesucristo nació de la Virgen María, es una doctrina esencial de la 

Palabra de Dios y una de nuestras normas. 

3. Que Cristo se ofreció a sí mismo en sacrificio para satisfacer la justicia divina y 

reconciliarnos con Dios, es una doctrina esencial de la Palabra de Dios y una de nuestras 

normas. 

4. Que al tercer día nuestro Señor Jesucristo resucitó de entre los muertos con el mismo 

cuerpo con el que padeció, y con el cual también ascendió al cielo y está sentado a la 

diestra de su Padre para interceder, es una doctrina esencial de la Palabra de Dios y una 

de nuestras normas. 

5. Que nuestro Señor Jesús mostró su poder y amor al obrar poderosos milagros es una 

doctrina esencial de la Palabra de Dios como la norma suprema de nuestra fe. Esta obra 

no era contraria a la naturaleza, sino superior a ella. 

 

La resolución era parte de un informe de la minoría en el caso Fosdick que, al pasar lista, fue 

sustituido por el informe de la mayoría por una mayoría de aproximadamente ochenta. Si bien la 

conexión del Dr. Fosdick con el caso puede recibir más atención en algunas áreas, la reafirmación 

de la actitud de la iglesia fue mucho más importante porque fue el comienzo de un movimiento 

que parece probable que se extienda por todas las iglesias cristianas en todo el mundo. El 

pronunciamiento revela una línea de división entre los miembros de la iglesia que existe, en mayor 

o menor medida, en todas las denominaciones y necesariamente centrará la atención en la causa 

de la controversia.  

Las cuestiones en cuestión son tan vitales y las diferencias de opinión tan grandes —de hecho, 

tan irreconciliables— que se debe al público en general, así como a la iglesia, que los puntos de 

vista opuestos deben expresarse con claridad y sinceridad. 

No pretendo obligar a nadie más ni por mis conclusiones ni por las razones dadas para ellas, 

pero estoy bastante seguro de que mis puntos de vista sobre este tema están en armonía con los 

puntos de vista de una gran mayoría de los miembros, no solo de la Iglesia Presbiteriana, sino de 

todas las iglesias que se llaman a sí mismas cristianas. 

La primera proposición trata de la doctrina que necesariamente viene primero, a saber, la 

infalibilidad de la Biblia. Se declara que no solo es cierto, sino “una doctrina esencial de la Palabra 

de Dios y nuestras normas, que el Espíritu Santo inspiró, guio y conmovió a los escritores de las 

Sagradas Escrituras para evitar que se equivoquen”. 

La Biblia es la Palabra de Dios o simplemente un libro hecho por el hombre. Si el tiempo lo 

permitiera, podría defender la posición cristiana y señalar como prueba concluyente del origen 

divino de la Biblia el hecho de que los hombres más sabios que viven hoy, con una herencia de 



Los fundamentos de la fe cristiana (1923) 

212 
  

todo el saber del pasado, con innumerables libros para consultar y grandes universidades sobre 

cada mano, no puede proporcionar el equivalente o un sustituto de este Libro que fue compilado 

a partir de los escritos de hombres en gran parte analfabetos, esparcidos a lo largo de muchos 

siglos y, sin embargo, produciendo una historia ininterrumpida: hombres de una sola raza y que 

viven en un área limitada, sin las ventajas de los barcos veloces o los cables telegráficos. ¿Por qué 

hemos progresado en otras líneas y, sin embargo, no hemos progresado en la “ciencia de cómo 

amar”, la única ciencia de la que trata la Biblia? Volvemos a la Biblia para encontrar el 

fundamento de nuestra ley y descubrimos que Moisés comprimió en unas pocas frases lo que los 

eruditos abogados de la actualidad esparcen en volúmenes. 

También encontramos en la Biblia las reglas que gobiernan nuestro desarrollo espiritual y un 

código moral como el mundo nunca antes había visto y al que no se han agregado mejoras a lo 

largo de los siglos. ¿Aceptaremos la Biblia como un libro por inspiración dada o concluiremos 

que la civilización nos ha arrastrado tanto que los hombres educados de hoy no pueden hacer lo 

que hicieron entonces los hombres sin la ayuda de las escuelas? Mi propósito, sin embargo, no es 

entrar en una defensa extendida de la Biblia, sino señalar que debe ser aceptada como la voluntad 

revelada de Dios o ser destronada y rebajada al nivel de las obras de los hombres. 

Cuando uno afirma que la Biblia no es infalible, debe medirla con algún estándar que considere 

mejor autoridad que la Biblia misma. Si la Biblia debe ser rechazada como autoridad, ¿sobre quién 

debe ser condenada? Debemos tener un estándar, ¿dónde lo encontraremos? Cuando uno decide 

que la Biblia es, en su totalidad o en parte, errónea, se sienta a juzgarla y, mirando hacia abajo 

desde su propia infalibilidad, la declara falible, es decir, que contiene falsedades o errores. Como 

no hay dos críticos de la Biblia que estén completamente de acuerdo en qué parte es mito y qué 

parte es historia auténtica, cada uno, de hecho, transfiere la presunción de infalibilidad de la Biblia 

a sí mismo. 

De la primera proposición dependen todas las demás. Si la Biblia es verdadera, es decir, tan 

divinamente inspirada como para estar libre de errores, entonces la segunda, tercera, cuarta y 

quinta proposición sigue inevitablemente, porque están basadas en lo que la Biblia realmente dice 

en un lenguaje claro e inconfundible. Si, por otro lado, la Biblia no debe aceptarse como 

verdadera, no hay razón para que alguien crea algo en ella a lo que se opone, sin importar en qué 

se base su objeción. No necesita tomarse la molestia de dar una razón para ello; si tiene la libertad 

de eliminar cualquier pasaje que no le guste, entonces no es necesaria ninguna razón. Cuando la 

Biblia deja de ser una autoridad, una autoridad divina, la Palabra de Dios puede ser aceptada, 

rechazada o mutilada, según el capricho o el estado de ánimo del lector.  

La segunda proposición, que declara que es “una doctrina esencial de la Palabra de Dios y 

nuestras normas que nuestro Señor Jesucristo nació de la Virgen María”, es realmente el punto 

central en la controversia actual entre los llamados liberales y aquellos que son descritos como 

conservadores. La acción de la Asamblea General ha exasperado tanto a un número de 

predicadores presbiterianos que han declarado abiertamente que no creen en el nacimiento 

virginal. ¿Por qué? ¿Por qué hay alguna incertidumbre en el registro del nacimiento del Salvador 

dado en Mateo y Lucas? No, el relato está escrito en un lenguaje sencillo y en detalle. María fue 

la primera en preguntar si tal nacimiento era posible. Los ateos, los agnósticos, los infieles y los 

escépticos, todos fueron anticipados por la misma Virgen. Es afortunado que se haya formulado 

la pregunta, porque la respuesta a una pregunta es más impresionante que una afirmación que no 

se extrae de una pregunta. Lucas, como médico, estaba acostumbrado a tratar con los partos. 

¿Quién podría describir mejor este evento tan importante para el mundo? 

Los críticos dicen que el nacimiento virginal solo se menciona dos veces, una en el evangelio 

de Mateo y otra en el evangelio de Lucas, pero para ser completamente justos, deberían explicar 

que ningún otro escritor bíblico menciona el nacimiento de Cristo. Ningún escritor bíblico 

contradice el nacimiento virginal, y casi todos los escritores de la Biblia registran milagros o 

manifestaciones sobrenaturales tan misteriosas como el nacimiento virginal. 



Los fundamentos de la fe cristiana (1923) 

213 
  

El nacimiento virginal no es más misterioso que el nacimiento de cada uno de nosotros, es 

simplemente diferente. Nadie sin revelación ha resuelto jamás el misterio de la vida, ya sea la vida 

que se encuentra en el hombre, en la bestia o en la planta. El Dios que puede dar vida ciertamente 

puede darla de cualquier forma o por cualquier medio que le agrade. Fue tan fácil para Dios traer 

a Cristo al mundo como lo hizo, según Mateo y Lucas, como traernos al mundo como lo hizo. 

¿Dudaremos del poder de Dios? Si es así, no creemos en Dios. O, confiando en nuestra propia 

sabiduría, ¿negaremos que Dios quisiera hacer lo que se dice que hizo? ¿Quién se atreve a 

igualarse en sabiduría a Dios, como debe ser uno si sabe, sin posibilidad de error, lo que Dios 

haría o no haría? Si Cristo descendió del Padre con el propósito de salvar a la gente de sus pecados, 

¿es irrazonable que Su nacimiento haya sido diferente del nacimiento de otros? 

La tarea que Cristo vino a realizar fue más que la tarea de un hombre. Ningún hombre que 

aspire a ser un Dios podría haber hecho lo que Él hizo; se requería un Dios condescendiente para 

ser un hombre. ¿Es irrazonable que alguien que se ofreció a sí mismo como sacrificio por el 

pecado, reveló a Dios al hombre y lo guía por Su sabiduría celestial, haya sido concebido del 

Espíritu Santo y nacido de la Virgen María? El rechazo del nacimiento virginal no solo condena 

el registro bíblico sobre este tema como falso, sino que cambia la concepción completa de Cristo 

y hace que sea difícil, si no imposible, presentarlo como lo presenta la Biblia. 

Aquellos que se niegan a creer en el nacimiento virginal deben dar cuenta del nacimiento de 

Cristo de alguna otra manera. Es justo decir que la mayoría de ellos consideran a Jesús como el 

hijo de José, concebido en matrimonio legal, a menos que prefieran considerarlo como el hijo 

ilegítimo de una mujer inmoral. No haríamos ninguna injusticia con ellos si los llamáramos por 

algún nombre que los distinga de los cristianos que aceptan la Biblia como verdadera y creen que 

Cristo nació como lo registran Mateo y Lucas.  

Los llamados liberales parecen pensar que los cristianos son intolerantes cuando se niegan a 

contarlos dignos de llevar el nombre de cristianos cuando los liberales degradan así al Hijo de 

Dios y Salvador del mundo. Habiéndose ajustado a la teoría humana, no pueden entender por qué 

debería sorprender a los cristianos. De hecho, los liberales son tan dogmáticos como los 

conservadores: llaman a estos últimos “poco inteligentes” e “ignorantes” y afirman, y lo creen, 

que la gente “pensante” no se unirá a la iglesia a menos que permita que la Biblia sea modificada 

de modo que se ajuste a lo que ellos llaman “los resultados de la investigación científica moderna”. 

Los conservadores responden, primero, que no tienen derecho a cambiar la Biblia; en segundo 

lugar, que el cristianismo está destinado a todos, no solo a los llamados “pensadores”. La gente 

común que escuchó a Cristo con alegría nunca ha escuchado con alegría a aquellos que sustituirían 

la suposición de Darwin por el registro mosaico de la creación; y, tercero, que el evangelio puro 

y simple crea una atracción más fuerte, que un evangelio desnaturalizado, tanto para los 

intelectuales como para las masas. En apoyo de esto, citan el hecho de que las iglesias que han 

adoptado lo que ellos llaman la “interpretación científica de la Biblia” no han atraído a un gran 

porcentaje de los educados y menos al hombre promedio, mientras que la Biblia, tomada 

literalmente, ha encontrado seguidores en todos los países, entre todas las razas y lenguas, entre 

los ricos y los pobres, entre los educados y los no educados. La Biblia, tal como está escrita, habla 

un idioma universal y hace su llamamiento al corazón de la humanidad en todas partes. El 

cristianismo, siendo una religión, está construido sobre el corazón, como todas las religiones; 

dejaría de ser una religión si apelara al intelecto solamente. 

¿Qué progreso puede esperar hacer el cristianismo si proclama al mundo que la Biblia está 

llena de errores y que Jesús no era más que un hombre? ¿No tienen los que creen que Cristo es la 

esperanza del mundo y su plan de salvación el único plan que puede elevar al hombre al lugar 

exaltado para el cual Dios lo designó? ¿No tienen tales cristianos el derecho de protestar contra lo 

que creen que es un golpe de muerte al cristianismo? 

¿Por qué los liberales ocultan sus puntos de vista y reprimen la discusión? Si creen que su 

interpretación de la Biblia es correcta, ¿por qué no la proclaman desde la azotea? ¿Por qué 



Los fundamentos de la fe cristiana (1923) 

214 
  

intentan, mediante el uso de epítetos, aterrorizar a las masas de la iglesia para que acepten sin 

pruebas o incluso discutiendo los puntos de vista de aquellos que ponen su propia autoridad por 

encima de la autoridad de la Biblia? Seguramente podemos esperar de los ministros, aunque se 

llamen a sí mismos liberales, un estándar de honor tan alto como el que se requiere en política. 

Los candidatos a cargos públicos corren sobre plataformas y piden el apoyo solo de aquellos que 

tienen puntos de vista similares; ¿por qué los candidatos a los púlpitos no deberían ser tan francos 

con los que pagan sus sueldos? 

Me desvío por un momento para responder a una afirmación que se repite con frecuencia, a 

saber, que la iglesia está reprimiendo la “libertad de pensamiento”. ¿Cómo puede existir una 

iglesia a menos que represente algo? ¿Y quién determinará lo que representa la iglesia, excepto la 

iglesia misma? ¿Por qué alguien debería desear predicar por una iglesia a menos que esté de 

acuerdo con la iglesia? ¿Y por qué una iglesia debe permitir que uno la represente? ¿Es como un 

predicador que no cree en las cosas que representa? ¿Alguien contendrá que un ministro al que, 

después de un examen, se le ha otorgado una licencia para predicar, tiene la libertad de cambiar 

sus puntos de vista, renunciar a las doctrinas de la iglesia, y luego insistir en el derecho de 

tergiversar la iglesia? 

Como individuo, cualquiera es libre de creer o de negarse a creer lo que quiera. Ese es su 

privilegio en este país, y es un privilegio muy importante que siempre debe protegerse. Esa es la 

esencia misma de la libertad de conciencia. Pero la libertad de conciencia pertenece únicamente 

a los individuos. Ningún hombre tiene derecho a sustituir su conciencia por la conciencia de una 

iglesia o la conciencia de una congregación. Un predicador que oculta sus puntos de vista a 

quienes pagan su salario, sabiendo cuándo lo hace, porque su salario se desvanecería si se 

conocieran sus puntos de vista, está obteniendo dinero bajo falsa pretensión y es tan culpable de 

un crimen como el hombre que es enviado a penitenciario por obtener dinero con declaraciones 

falsas. Una congregación tiene el derecho de asumir que un predicador, si es un hombre honesto, 

no aceptaría un puesto a menos que sus puntos de vista estuvieran de acuerdo con los puntos de 

vista de la iglesia. Algunos predicadores han tratado de evitar una declaración de sus puntos de 

vista al declarar no esenciales las doctrinas que rechazan; por lo tanto, fue necesario que la 

Asamblea General afirmara que estas doctrinas son esenciales y verdaderas. Si un predicador 

puede, al declarar que una doctrina no es esencial, justificarse ocultando sus puntos de vista sobre 

el tema, puede eliminar de la Biblia todo lo que le plazca, independientemente de lo que los 

miembros de su congregación puedan considerar esencial. La Asamblea General Presbiteriana ha 

clavado estas doctrinas “esenciales” de la iglesia en el frente del púlpito para que la congregación 

pueda medir al ministro por el pronunciamiento de la iglesia. 

Pero volvamos a los cinco puntos. La tercera proposición trata del carácter sacrificial de la 

muerte de Cristo. Aquellos que rechazan de forma bastante natural el nacimiento virginal, por la 

misma razón rechazan la doctrina de la expiación. Niegan que el hombre haya caído jamás; por el 

contrario, sostienen que el hombre se ha levantado desde el principio y, por lo tanto, no necesita 

un Salvador. Para los tales, Cristo es solo un ejemplo, que difiere en valor para diferentes 

individuos de acuerdo con la estimación que ellos dan a Su sabiduría. Aquellos que rechazan la 

expiación y simplemente buscan consejo en las enseñanzas de Cristo (si en algún momento sienten 

que necesitan Su consejo) describen al Nazareno de diferentes maneras. Algunos dicen que fue el 

hombre más perfecto conocido en la historia; otros dicen que fue un hombre de extraordinario 

mérito; otros aún lo creen un hombre inusual para su época; mientras que algunos simplemente 

pondrían el título “Sr.” antes de Su nombre y lo clasificarían entre los visionarios bien 

intencionados. Para aquellos que despojan a Cristo de Su deidad, Él puede significar poco. Si tan 

sólo lo sacaran de su clasificación y pusieran en la clase de Dios todo lo que la Biblia dice de Él, 

se entenderá fácilmente y se aceptará con gusto. 

Apenas es necesario señalar que el rechazo de la expiación elimina el elemento que ha hecho 

del cristianismo una fuerza misionera. En la medida en que los hombres rechazan la doctrina de 



Los fundamentos de la fe cristiana (1923) 

215 
  

la expiación, su interés en la difusión del evangelio se paraliza. ¿Por qué cruzar mares tormentosos 

y soportar sacrificios continuos en las fronteras del mundo si la humanidad no necesita un 

Salvador y Cristo no era más que un ser humano común? Aquellos que admiran y siguen a 

filósofos no inspirados forman clubes literarios, pero no iglesias; y envían pocos misioneros, si es 

que haya alguno. Cristo fundó un reino espiritual —miles de millones se han gloriado en Su 

nombre— y millones han sufrido la muerte en lugar de renunciar a la fe que Él implantó en sus 

corazones; y esta fe vive todavía, “a pesar de los calabozos, el fuego y la espada”. 

La cuarta proposición, como la segunda y la tercera, se mantiene o cae con la primera. La única 

información que tenemos con respecto a la resurrección corporal de Cristo se encuentra en la 

Biblia y la única razón para rechazarla es la misma que se da para el rechazo del nacimiento 

virginal y la doctrina de la expiación, es decir, que difiere de cualquier otra cosa conocida entre 

los hombres. La resurrección de Cristo —la resurrección corporal— se declara en el 

pronunciamiento de la Asamblea General no solo como verdadera, sino como una doctrina 

esencial. “Si Cristo no resucitó, vana es vuestra fe”, exclama el gran apóstol Pablo. La negación 

de la resurrección de Cristo, en relación con la negación del nacimiento virginal y la negación de 

la expiación, completa Su degradación. Quite la concepción por el Espíritu Santo, el honor de una 

misión divina y la resurrección, y Cristo dejará de ser un personaje de importancia. Afirmó ser el 

Hijo de Dios; afirmó que vino a salvar al hombre; enfrentó la muerte con la tranquila seguridad 

de que Su sangre limpiaría del pecado a todos los que aceptaran Su salvación. Si puede ser acusado 

y condenado por ser un impostor, debe retirarse a las tinieblas. Esto no puede ser; no ha habido 

una gran reforma en mil años que no haya sido construida sobre Sus enseñanzas; no habrá en 

todas las edades por venir un movimiento importante para la elevación de la humanidad que no 

esté inspirado por sus pensamientos y palabras. Él es el gran “hecho de la historia” y la figura 

creciente de todos los tiempos, la única figura creciente en el mundo de hoy. Y, sin embargo, los 

supuestos liberales lo envolverían de nuevo en mantos y volverían a colocar la piedra que servía 

de puerta a Su sepulcro. Al hacerlo, aplastarían la esperanza y el consuelo que Él ha traído al 

hombre. Si la Biblia es verdadera, Cristo ha hecho de la muerte una estrecha franja iluminada por 

las estrellas entre la compañía de ayer y la reunión de mañana; si la Biblia es falsa, ¿quién nos 

responderá la angustiosa pregunta de Job: “¿Si el hombre muriere, ¿volverá a vivir?” 

Si Cristo no resucitó de entre los muertos, no podría haberse aparecido a sus discípulos y, por 

lo tanto, debemos descartar como falsos los versículos finales del último capítulo de Mateo: 

18. Y Jesús se acercó y les habló diciendo: Toda potestad me es dada en el cielo y en la tierra. 

19. Por tanto, id, y haced discípulos a todas las naciones, bautizándolos en el nombre del Padre, 

y del Hijo, y del Espíritu Santo; 

20. Enseñándoles que guarden todas las cosas que os he mandado; y he aquí yo estoy con vosotros 

todos los días, hasta el fin del mundo. Amén. 

Al aceptar este relato como verdadero, los cristianos llevan al mundo un evangelio destinado 

a todo ser humano, un código de moral que perdurará para siempre, y un Salvador, con todo el 

poder detrás de Él, que estará siempre presente. ¿Qué clase de evangelio pueden predicar aquellos 

cuyo Cristo nació como un hombre como ellos, no obró milagros, no trajo salvación y quienes, 

después de predicar a un grupo de seguidores engañados, fueron puestos en una tumba nueva y se 

convirtieron en prisioneros perpetuos del gran enemigo del hombre, la muerte? 

La quinta proposición afirma que la fe en los milagros realizados por Cristo es una doctrina 

esencial de la Palabra de Dios. Esta proposición bien podría haber quedado en segundo lugar 

porque la veracidad de la Palabra de Dios debe ser negada antes de que los milagros puedan ser 

disputados, y los milagros deben ser descartados antes de que se puedan objetar las proposiciones 

segunda, tercera y cuarta. El orden natural con aquellos que se apartan de la fe de nuestros padres 

es primero negar la infalibilidad de la Biblia, luego negar la autenticidad de los milagros, luego 

negar el nacimiento virginal, la expiación y la resurrección, porque son milagros. Cuando todos 

los milagros y todo lo sobrenatural se eliminan de la Biblia, se convierte en un “trozo de papel”. 



Los fundamentos de la fe cristiana (1923) 

216 
  

Cuando sus verdades son diluidas por el lenguaje de los hombres, dejan de conmover el corazón. 

“Palabras escurridizas” (weasel words), para usar una frase empleada, si no acuñada, por el 

presidente Roosevelt, tal como “poético”, “alegórico” y “simbólico”, roba el significado de las 

majestuosas declaraciones de aquellos que fueron los portavoces de Jehová. 

Pero, ¿qué es lo que así, progresivamente, va talando la Palabra de Dios y destruyendo su 

vitalidad? Me atrevo a afirmar que la hipótesis no probada de la evolución es la causa fundamental 

de casi todas las disensiones en la iglesia sobre los cinco puntos en discusión. El “liberalismo”, 

como se defina, se basa en la conjetura a la que se le ha dado el eufónico nombre de “evolución”. 

No todos los evolucionistas son disidentes, pero todos los disidentes son evolucionistas, algunos 

evolucionistas teístas y algunos evolucionistas ateos. Aquellos que se llaman a sí mismos 

evolucionistas teístas niegan con indignación que la evolución sea incompatible con el 

cristianismo, pero ¿cuáles son los hechos? 

Primero, Darwin comenzó su vida como si fuera cristiano. Pero, siguiendo la hipótesis que 

lleva su nombre, rechazó, uno tras otro, los principios vitales de la religión cristiana. Justo antes 

de morir escribió una carta (se reproduce en su “Vida y cartas”) en la que describe su salida de la 

fe ortodoxa. Dice que cuando de joven hizo su famoso viaje hacia el sur en el Beadle, fue llamado 

“ortodoxo y algunos oficiales se rieron de él por citar la Biblia como una autoridad incontestable 

en algún punto de la moral”. En el momento en que escribió la carta, dice: “No creo que haya 

habido ninguna revelación”. En la misma carta dice que en la época en que escribió “El origen de 

las especies” merecía ser llamado teísta porque se sintió “obligado a buscar una causa primera, 

tener una mente inteligente, en cierto grado análoga al hombre”. Pero después de eso, dice, esta 

creencia se debilitó “muy gradualmente, con muchas fluctuaciones”. Pregunta: “¿Se puede confiar 

en la mente del hombre, que, como creo plenamente, se ha desarrollado a partir de una mente tan 

baja como la poseída por los animales inferiores, cuando saca conclusiones tan grandiosas?” 

(como Dios y el cielo). Concluye diciendo: “El misterio del principio de todas las cosas es 

insoluble para nosotros, y yo, por mi parte, debo contentarme con seguir siendo un agnóstico”. Si 

eso es lo que hizo el darwinismo por Darwin, ¿qué es probable que haga con los estudiantes 

inmaduros que están desechando la autoridad paterna y que aceptan con gusto cualquier hipótesis 

que los justifique para desechar también la autoridad de Dios? 

Que la experiencia de Darwin no fue excepcional, sino el resultado natural y lógico de la 

hipótesis evolutiva, lo demuestran las investigaciones del profesor James H. Leuba, profesor de 

psicología en el Bryn Mawr College. Hace unos ocho años escribió un libro sobre “Creencia en 

Dios e inmortalidad”. Comienza diciendo que la fe en Dios y la inmortalidad está desapareciendo 

entre los educados en los Estados Unidos. Para probar su propuesta, se enviarán preguntas a los 

principales científicos del país. Encontró los nombres de cinco mil quinientos de ellos en un libro 

y expresó la creencia de que contenía los nombres de prácticamente todos los científicos 

destacados. Sobre las respuestas recibidas, declaró que más de la mitad de estos científicos le 

dijeron que no creían en un Dios personal o en una inmortalidad personal. Luego seleccionó nueve 

colegios y universidades representativos y escribió a los estudiantes. Sobre sus respuestas, declaró 

que el 15 por ciento de los estudiantes de primer año habían descartado el cristianismo, el 30 por 

ciento de los de tercer año y del 40-45 por ciento de los hombres que se graduaron. Este cambio 

se debió, en su opinión, a la influencia de los “hombres cultos” bajo cuya instrucción pasaron los 

estudiantes. 

¿No es este testimonio suficiente para desafiar la atención de los cristianos? ¿Admitirá la 

iglesia cristiana que hay algo en la educación que debilite la fe de forma natural o necesaria? Esto 

no se puede admitir. La iglesia ha sido el mayor patrocinador del aprendizaje, el mayor amigo que 

jamás haya tenido la educación. Entonces, ¿qué hay en nuestras universidades que socava la fe y 

paraliza la religión? Sólo una cosa: a saber, una hipótesis que vincula al hombre en la relación de 

sangre con cualquier otra forma de vida, animal y vegetal, y lo convierte en primo de la bestia, el 

pájaro, el pez y el reptil, la flor, la fruta, la verdura y la maleza. Incluso en las universidades 



Los fundamentos de la fe cristiana (1923) 

217 
  

cristianas se pide al estudiante que sustituya la hipótesis de la evolución por el registro bíblico de 

la creación, aunque todavía no se ha rastreado una especie a otra especie. Los “eslabones perdidos” 

entre un millón de especies: Darwin estimó el número entre dos y tres millones —aún no se han 

encontrado; no se ha producido ninguno. Y, sin embargo, es algo común para los evolucionistas 

—evolucionistas teístas— declarar que la evolución está tan firmemente establecida como la ley 

de la gravitación o la redondez de la tierra. 

En tercer lugar, los ministros que discreparon del pronunciamiento de la Asamblea General 

son evolucionistas; se llaman a sí mismos “evolucionistas teístas”, pero la evolución teísta tiene 

una influencia aún más desmoralizadora que la evolución atea. La evolución atea niega la 

existencia de Dios, y esto provoca indignación. La evolución teísta, por otro lado, adormece al 

joven cristiano con la seguridad de que la evolución reconoce a Dios y ofrece un método de 

creación más sublime que el que registra la Biblia. Recientemente, cuarenta estadounidenses 

prominentes, entre los que se encontraban dos oficiales del gabinete, un exgabinete oficial, varios 

obispos y varios presidentes de universidades, se unieron en una declaración que contenía este 

lenguaje: “Es una concepción sublime de Dios que es proporcionada por la ciencia”, etc. Luego 

sigue una declaración sobre Dios “revelándose a sí mismo a través de incontables edades en el 

desarrollo de la tierra como morada para el hombre y en la inhalación secular de vida en su materia 

constituyente, culminando en el hombre con su naturaleza espiritual y todos sus poderes 

semejantes a los de Dios”. Este lenguaje altisonante complementa la teoría de los simios a 

expensas del registro bíblico de la creación del hombre. La evolución teísta es un anestésico; 

amortigua el dolor mientras se elimina la religión cristiana. 

Hay todos los matices de creencia entre los evolucionistas teístas, según el poder que la 

hipótesis tiene sobre ellos, según el impulso religioso que adquirieron antes de adoptarla, y según 

la medida en que la hayan aplicado. Algunos se detienen cuando han rastreado su ascendencia 

hasta la jungla y establecido un parentesco con el mundo animal debajo de nosotros. Agotados 

por el esfuerzo, son lo suficientemente inconsistentes como para detenerse allí y aceptar toda la 

Biblia, excepto Génesis. Algunos siguen el camino de la evolución un poco más lejos y rechazan 

algunos de los milagros, conservando la teoría de la expiación, el nacimiento virginal y la 

resurrección, a pesar de que todos involucran milagros. Otros van aún más lejos, difiriendo en el 

lugar en el que se detienen, mientras que algunos, como un predicador presbiteriano en Nueva 

York, anuncian audazmente que no aceptan ninguna de las proposiciones declaradas por la 

Asamblea General como “esenciales” y verdaderas. 

La evolución teísta y la evolución atea viajan juntas hasta llegar al origen de la vida: en este 

punto el evolucionista teísta abraza al ateo, con tolerancia, si no afectuosamente, y dice: “Te ruego 

que me disculpes, pero aquí debo asumir un Creador”. Algunos sitúan el comienzo de la vida hace 

veinticinco millones de años; algunos, como Darwin, lo ponen hace doscientos millones de años; 

otros agregan todos los cifrados que les sobran. Algunos evolucionistas teístas, como Canon 

Barnes de la Abadía de Westminster, comienzan con el universo lleno de “cosas” e imaginan 

electrones saliendo de “cosas” y formando átomos, átomos formando materia, materia formando 

vida, vida formando mente, y mente formando espíritu, con edades infinitas desde que se permitió 

actuar al poder creativo de Dios. Su Dios lejano no invita a la oración ni da la reconfortante 

seguridad de su presencia. ¿Qué poder coercitivo tiene el sentido de responsabilidad si debe ser 

filtrado a través de la sangre de toda la vida animal que, según el evolucionista, forma la 

ascendencia del hombre? No hay lugar en la evolución para el grito del alma arrepentida: no 

conoce ninguna transformación como nacer de nuevo o recibir el perdón de los pecados. Como 

confesaron los romanos, incluso siendo agnóstico, sustituye el “misterio solitario de la existencia” 

por la “gloria sagrada” del credo del cristianismo ortodoxo. 

Pero el espacio otorgado aquí no permitirá una discusión extensa sobre el tema de la evolución; 

sin embargo, no podría tratar con equidad la discusión que ha suscitado la acción de la Asamblea 

General Presbiteriana sin señalar cuál es el responsable de la controversia. La hipótesis evolutiva 



Los fundamentos de la fe cristiana (1923) 

218 
  

es lo único que ha amenazado seriamente a la religión desde el nacimiento de Cristo y amenaza a 

todas las demás religiones, así como a la religión cristiana, a la civilización y a la religión; al 

menos esta es la convicción de una multitud que considera la creencia en Dios como la más 

fundamental de todas las creencias y ve en Cristo la esperanza del futuro. 

El mundo acaba de salir de la guerra más sangrienta conocida en la historia: treinta millones 

de seres humanos perdieron la vida directa o indirectamente a causa de la guerra; se destruyeron 

propiedades por valor de trescientos mil millones de dólares y las deudas del mundo son más de 

seis veces tan grande como cuando se disparó la primera arma. Esta guerra no puede atribuirse a 

la ignorancia; los gobiernos de las naciones civilizadas han estado en manos de hombres educados. 

Los buques, los acorazados y superacorazados fueron construidos por graduados universitarios, y 

los graduados universitarios entrenaron a los ejércitos del mundo. Los científicos mezclaron los 

gases venenosos y fabricaron fuego líquido. El intelecto guio a las naciones, y el aprendizaje sin 

corazón hizo la guerra tan infernal que la civilización misma estuvo a punto de suicidarse. 

Es evidente que nada más que la paz universal puede salvar al mundo de la bancarrota 

universal, y nada más que el desarme universal puede traer la paz universal. Hasta que los ejércitos 

y las armadas no estén tan reducidos como para eliminar todos los pensamientos de contienda y 

simplemente proporcionar protección policial doméstica, el mundo no podrá comenzar de nuevo 

a edificar la sociedad. ¿A quién puede volverse el mundo? A quién, excepto al Príncipe de Paz. 

Si la gigantesca tarea de la rehabilitación del mundo debe descansar sobre alguien criado en un 

taller de carpintería, no debemos despojarlo de la fuerza que la tarea requiere. El Dios de Darwin 

no estaba en ninguna parte, no podía encontrarlo; la Biblia de Darwin no era nada, había perdido 

su inspiración; el Cristo de Darwin no era nadie; era un bruto por su antepasado, tanto por parte 

de su padre como de su madre. La evolución, llevada a su conclusión lógica, le roba a Cristo la 

gloria de su nacimiento virginal, la majestad de su deidad, y el triunfo de su resurrección; tal Cristo 

es impotente para salvar. Si el amor debe ser sustituido por la fuerza y la cooperación por el 

combate, la religión debe abrir el camino. 

La Iglesia Presbiteriana ha reiterado su fe en Dios, en la Biblia y en Cristo. Durante la semana 

que terminó el 19 de mayo de 1923, la Convención Bautista del Sur aprobó como plataforma la 

presentación de los principios cristianos vitales establecidos por el presidente Mullins en su 

discurso de apertura. El pronunciamiento es el siguiente: 

“Registramos de nuevo nuestra inquebrantable fidelidad a los elementos sobrenaturales de la 

religión cristiana. La Biblia es la revelación de Dios de sí mismo a través del hombre movido por 

el Espíritu Santo, y es nuestra guía suficiente, segura y autorizada en religión. Jesucristo nació de 

la Virgen María por el poder del Espíritu Santo. Él era el Divino y Eterno Hijo de Dios. Obró 

milagros, sanó a los enfermos, echó fuera demonios y resucitó a los muertos. Murió como el 

Salvador vicario y expiatorio del mundo y fue sepultado. Resucitó de entre los muertos. La tumba 

fue vaciada de su contenido. Apareció muchas veces a sus discípulos en su cuerpo resucitado. 

Ascendió a la diestra del Padre. Vendrá de nuevo en persona, el mismo Jesús que ascendió del 

Monte de los Olivos”. 

Otras iglesias harán lo mismo. No dudo que el movimiento crecerá y se extenderá hasta que el 

canto que sorprendió a los pastores de Belén se convierta en el himno internacional del mundo.



 

219 
 

Artículos de fe de la Conferencia Bíblica Niágara de 1878 
 

Tantos en estos últimos tiempos se han apartado de la fe, escuchando a espíritus engañadores y a 

doctrinas de demonios; tantos apartaron de la verdad el oído, y se volvieron a las fábulas; tantos 

están ocupados en esparcir al voleo las semillas del error fatal, afectando directamente el honor 

de nuestro Señor y el destino del alma; estamos obligados por fidelidad a Él a hacer la siguiente 

declaración de nuestra creencia doctrinal, y presentarla como el vínculo de unión con aquellos 

que desean estar asociados con la conferencia bíblica de Niágara. 

 

1. Creemos que “toda la Escritura es inspirada por Dios”, por lo cual entendemos la totalidad 

del libro llamado la Biblia; no tomamos la declaración en el sentido en que a veces se dice 

neciamente que las obras del genio humano son inspiradas, sino en el sentido de que el 

Espíritu Santo proveyó las palabras mismas de los escritos sagrados para los hombres 

santos de antaño, y que su inspiración divina no es en diferentes grados, sino que se 

extiende por igual y plenamente a todas las partes de estos escritos, sean históricos, 

poéticos, doctrinales y proféticos, y hasta la palabra más pequeña, y la inflexión de una 

palabra, siempre que tal palabra se encuentre en los manuscritos originales. 2 Timoteo 

3:16, 17; 2 Pedro 1:21, 1 Corintios 2:13; Marcos 12:26, 36; 13:11; Hechos 1:16; 2:4. 

2. Creemos que la Deidad existe eternamente en tres personas, el Padre, el Hijo y el Espíritu 

Santo; y que estos tres son un solo Dios, teniendo precisamente la misma naturaleza, 

atributos y perfecciones, y dignos precisamente del mismo homenaje, confianza y 

obediencia. Marcos 12:29; Juan 1:1-4; Mateo 28:19, 20; Hechos 5:3, 4; 2 Corintios 13:14; 

Hebreos 1:1-3; Apocalipsis 1:4-6. 

3. Creemos que el hombre, creado originalmente a la imagen y semejanza de Dios, cayó de 

su alto y santo estado al comer del fruto prohibido, y como consecuencia de su 

desobediencia, la pena de muerte amenazada fue infligida en ese momento, de modo que 

su naturaleza moral no solo fue gravemente herida por la caída, sino que perdió totalmente 

toda vida espiritual, quedando muerto en delitos y pecados, y sujeto al poder del diablo. 

Génesis 1:26; 2:17; Juan 5:40; 6:53; Efesios 2:1-3; 1 Timoteo 5:6; 1 Juan 3:8. 

4. Creemos que esta muerte espiritual, o corrupción total de la naturaleza humana, ha sido 

transmitida a toda la raza humana, excepto Cristo Jesús hombre; y por lo tanto, todo hijo 

de Adán nace en el mundo con una naturaleza que no posee ninguna chispa de vida divina, 

sino que es esencial e inmutablemente mala, estando en enemistad contra Dios, e incapaz 

por cualquier proceso educativo de sujeción a su ley. Génesis 6:5; Salmos 14:1-3; 51:5; 

Jeremías 17:9; Juan 3:6; Romanos 5:12-19; 8:6, 7. 

5. Creemos que, debido a esta depravación universal y muerte en el pecado, nadie puede 

entrar en el reino de Dios a menos que nazca de nuevo; y que ningún grado de reforma por 

grande que sea, ningún logro en la moralidad por alto que sea, ninguna cultura por atractiva 

que sea, ningún plan y sociedad humanitaria y filantrópica por útil que sea, ningún 

bautismo u otra ordenanza por muy administrada que sea, puede ayudar al pecador a dar 

un solo paso hacia el cielo, sino que una nueva naturaleza impartida desde arriba, una 

nueva vida implantada por el Espíritu Santo a través de la Palabra, es absolutamente 

esencial para la salvación. Isaías 64:6; Juan 3:5, 18; Gálatas 6:16; Filipenses 3:4-9; Tito 

3:5; Santiago 1:18; 1 Pedro 1:23. 

6. Creemos que nuestra redención ha sido realizada únicamente por la sangre de nuestro 

Señor Jesucristo, quien fue hecho pecado, y hecho maldición por nosotros, muriendo en 

sustitución en nuestro lugar; y que ningún arrepentimiento, ningún sentimiento, ninguna 

fe, ninguna buena resolución, ningún esfuerzo sincero, ninguna sumisión a las reglas y 

reglamentos de ninguna iglesia, o de todas las iglesias que han existido desde los días de 

los Apóstoles, puede añadir en lo mínimo al valor de esa sangre preciosa, o al mérito de 



Los fundamentos de la fe de la conferencia bíblica de Niágara de 1878 

220 
  

esa obra consumada, obrada por nosotros por Aquel que unió en su persona la divinidad 

verdadera y propia con la humanidad perfecta y sin pecado. Levítico 17:11; Mateo 26:28; 

Romanos 5:6-9; 2 Corintios 5:21; Gálatas 3:13; Efesios 1:7; 1 Pedro 1:18, 19. 

7. Creemos que Cristo, en la plenitud de las bendiciones que él ha obtenido por su obediencia 

hasta la muerte, es recibido solo por fe, y que en el momento en que confiamos en él como 

nuestro Salvador, pasamos de muerte a la vida eterna, siendo justificados de todas las 

cosas, aceptado ante el Padre según la medida de su aceptación, amado como él es amado, 

y teniendo su lugar y porción, como unido a él, y uno con él para siempre. Juan 5:24; 

17:23; Hechos 13:30; Romanos 5:1; Efesios 2:4-6, 13; 1 Juan 4:17; 5:11, 12. 

8. Creemos que es el privilegio, no solo de algunos, sino de todos los que nacen de nuevo 

por el Espíritu mediante la fe en Cristo, como se revela en las Escrituras, tener la seguridad 

de su salvación desde el mismo día en que le aceptan como su Salvador; y que esta 

seguridad no se basa en ningún descubrimiento imaginario de sus propios méritos, sino 

enteramente en el testimonio de Dios en su Palabra escrita, que produce en sus hijos amor 

filial, gratitud y obediencia. Lucas 10:20; 12:32; Juan 6:47; Romanos 8:33-39; 2 Corintios 

5:1; 6-8; 2 Timoteo 1:12; 1 Juan 5:13. 

9. Creemos que todas las Escrituras desde el principio hasta el fin se centran en nuestro Señor 

Jesucristo, en su persona y obra, en su primera y segunda venida; y de ahí que ningún 

capítulo, ni siquiera del Antiguo Testamento, se lea o comprenda correctamente hasta que 

lo conduzca a él; y además que todas las Escrituras desde el principio hasta el fin, 

incluyendo cada capítulo incluso del Antiguo Testamento, fueron diseñadas para nuestra 

instrucción práctica. Lucas 24:27; 44; Juan 5:39; Hechos 17:2, 3; 18:28; 26:22, 23; 28:23; 

Romanos 15:4; 1 Corintios 10:11. 

10. Creemos que la iglesia se compone de todos los que están unidos por el Espíritu Santo al 

Hijo de Dios resucitado y ascendido, que por el mismo Espíritu somos todos bautizados 

en un solo cuerpo, seamos judíos o gentiles, y siendo así miembros unos de otros, somos 

responsables de mantener la unidad del Espíritu en el vínculo de la paz, elevándonos por 

encima de todos los prejuicios sectarios y el fanatismo denominacional, y amándonos 

fervientemente unos a otros con un corazón puro. Mateo 16:16-18; Hechos 2:32-47; 

Romanos 12:5; 1 Corintios 12:12-27; Efesios 1:20-23; 4:3-10; Colosenses 3:14, 15. 

11. Creemos que el Espíritu Santo, no como una influencia, sino como una Persona divina, la 

fuente y el poder de toda adoración y servicio aceptable, es nuestro Consolador y 

Auxiliador permanente, que él nunca se aparta de la iglesia, ni del más débil de los santos, 

sino que está siempre presente para testificar de Cristo, buscando ocuparnos con él, y no 

con nosotros mismos ni con nuestras experiencias. Juan 7:38, 39; 14:16, 17; 15:26; 16:13, 

24; Hechos 1:8; Romanos 8:9; Filipenses 3:3. 

12. Creemos que somos llamados con llamamiento santo a andar, no conforme a la carne, sino 

conforme al Espíritu, y a vivir en el Espíritu de modo que no satisfagamos los deseos de 

la carne; pero la carne, estando todavía en nosotros hasta el final de nuestra peregrinación 

terrenal, necesita mantenerse constantemente en sujeción a Cristo, o seguramente 

manifestará su presencia para deshonra de su nombre. Romanos 8:12, 13; 13:14; Gálatas 

5:16-25; Efesios 4:22-24; Colosenses 3:1-10; 1 Pedro 1:14-16; 1 Juan 3:5-9. 

13. Creemos que las almas de aquellos que han confiado en el Señor Jesucristo para salvación 

pasan inmediatamente a su presencia en el momento de la muerte, y allí permanecen en 

consciente felicidad hasta la resurrección del cuerpo en su venida, cuando el alma y el 

cuerpo se unirán nuevamente y estarán asociados con él para siempre en la gloria; pero las 

almas de los incrédulos permanecen después de la muerte en sufrimiento consciente hasta 

el juicio final del gran trono blanco al final del milenio, cuando el alma y el cuerpo unidos 

serán arrojados al lago de fuego, no para ser aniquilados, sino para sufrir pena de eterna 

perdición excluidos de la presencia del Señor y de la gloria de su poder. Lucas 16:19-26; 



Los fundamentos de la fe de la conferencia bíblica de Niágara de 1878 

221 
  

23:43; 2 Corintios 5:8; Filipenses 1:23; 2 Tesalonicenses 1:7-9; Judas 6, 7; Apocalipsis 

20:11-15.  

14. Creemos que el mundo no se convertirá durante la presente dispensación, sino que está 

madurando rápidamente para el juicio, mientras que habrá una terrible apostasía en el 

cuerpo cristiano profesante; y por consiguiente, el Señor Jesús vendrá en persona para 

introducir la edad del milenio, cuando Israel será restaurada a su propia tierra, y la tierra 

estará llena del conocimiento del Señor; y que este advenimiento personal y premilenial 

es la bendita esperanza que se nos presenta en el Evangelio y que debemos esperar 

constantemente. Lucas 12:35-40; 17:26-30; 18:8; Hechos 15:14-17; 2 Tesalonicenses 2:3-

8; 2 Timoteo 3:1-5; Tito 1:11-15.383

 

 

Lecciones históricas de la controversia entre los fundamentalistas y los modernistas 
 

Por Robert Dalton 

 

1. La fiel minoría es muy pequeña. (Solo una decena de hombres presentes en la reunión antes 

de la conferencia en Buffalo en 1920 se retiraron de la Convención Bautista del Norte. La 

junta del Baptist Union votó en contra de Spurgeon 95 a 5, y la asamblea general 2000 a 7 

cuando se alejó). 

 

2. La verdad con frecuencia es sacrificada sobre el altar de un sentimental y falso clamor por 

paz, unidad y ministerio. 

 

3. La sanidad en doctrina es insuficiente en sí misma para prevenir el modernismo. (La doctrina 

debe ser constantemente aplicada y practicada. - Santiago 1:22-25) 

 

4. El evangelismo es frecuentemente usado para evitar los asuntos críticos y para silenciar la 

crítica justa. 

 

5. Algunos hombres no pueden oponerse a liberales “amables” y “simpáticos”. (Algunos 

hombres tienen más amigos que principios) 

 

6. Algunos líderes fundamentalistas no han sido sabios. (W. B. Riley y su falta de suficiente 

separación, T. T. Shields y el desastre de Des Moines University, J. Frank Norris disparando 

y matando a un hombre supuestamente en defensa propia) 

 

7. Ten cuidado con referencias de comités, comisiones especiales, resoluciones, etc. (Estas 

tácticas parlamentarias han sido usadas para demorar y destruir intentos de corregir problemas 

serios) 

 

8. Ten cuidado con hombres que insisten en no tomar lados, o, en las palabras de J. Gresham 

Machen, el “indiferentista”. (Siempre es el más peligroso, porque se disfraza con la cara de 

un amigo, pero al final vota con el enemigo) 

 

9. No se puede rescatar a una institución de la apostasía. (La separación eclesiástica es el único 

remedio Escritural) 

 
383  The Fundamentals of the Faith as expressed in the Articles of Belief of the Niagara Bible Conference. Chicago: 

The Great Commission Prayer League. Circa 1914. Traducido por Calvin George. 



Bosquejos por Robert Dalton 

222 
  

 

10. Resista pequeños comienzos. (Este consejo fue dado por A. H. Strong, quien vio el seminario 

donde fue presidente [Rochester] caer en la apostasía bajo su mando, la cual carecía de 

militancia) 

 

11. Buenos hombres con convicciones con frecuencia son acusados y nombrados como divisores, 

faltos de amor y llenos de juicio por los débiles que hacen concesiones indebidas. 

 

12. El “fundamentalismo” es captado más que enseñado. Al fin de cuentas, es una convicción 

profunda activada por el denuedo del Espíritu Santo. Efesios 6:19-20 

 

13. El deseo descontrolado para crecimiento, influencia y aceptación puede llegar a ser el 

enemigo más grande del fundamentalismo. Siempre produce un espíritu pragmático (el fin 

justifica los medios). 

 

 

El ciclo de la apostasía 
 

Por Robert Dalton 

 

1. CELO (para Dios) - Celo espiritual es la señal más segura de salud espiritual. Este celo 

militante se aplica a los hermanos [neoevangélicos] que no se separan. Su falta de separación 

les hace cómplices con la maldad y, por tanto, son hermanos que andan desordenadamente, 

de los cuales el hombre obediente se debe separar (2 Tesalonicenses 3:6). 

2. INDIFERENCIA (a la militancia) - El primer paso hacia la apostasía. Contender por la fe es 

opcional o es de poca importancia. ¡Solo el crecimiento y ser aceptado es importante!  

3. SILENCIO (en cuanto a hombres peligrosos y sus enseñanzas) - Indicación de que una 

errónea, privada y culminante decisión se ha hecho de promover “ministerio” en vez de 

practicar la militancia.  

4. TOLERANCIA (del mal) - Orgullo y cobardía eliminan el espíritu de celo piadoso. 

5. ACOMODACIÓN (al error) - Sutiles y peligrosos cambios en profesión y práctica. 

6. COOPERACIÓN (con el enemigo) - Claros cambios en práctica normalmente acompañados 

con el hecho de negar que un cambio ha ocurrido. 

7. CONTAMINACIÓN (por la influencia del enemigo) - Cambios en comportamiento admitido 

abiertamente, pero ahora justificado con razonamientos. 

8. RENDIMIENTO (al enemigo) - Completa identificación con el enemigo y su causa. 

9. CONFRONTACIÓN (con los celosos) - Ahora se encuentra sentado en la silla de 

escarnecedores - La apostasía es completa. 

10. JUICIO (de Dios) - El apóstata y su ministerio se convierten en una maldición.  

 

 



 

223 
  

Excusas por transigir o acudir al conformismo 
Por Bud Bierman384 

 

Transigir: 1. Consentir en parte con lo que no se cree justo, razonable o verdadero, a fin de acabar 

con una diferencia. 2. Ajustar algún punto dudoso o litigioso, conviniendo las partes 

voluntariamente en algún medio que componga y parta la diferencia de la disputa. (Diccionario 

de la Real Academia Española) 

 

Motivo Excusa Precaución 

Compañerismo Estoy solo. Voy a estar de 

acuerdo con esto para tener un 

amigo. 

Juan 16:32; II Tim. 4:16, 17;  

Heb. 4:15, 16 

Oportunidad Esta es una gran oportunidad 

para alcanzar a las personas para 

Cristo. 

Rom. 3:8; 6:1; Ef. 5:10, 11;  

Heb. 12:28 

Dinero Si adopto una postura 

demasiado firme, perderé 

apoyo. 

Mat. 6:33; I Tim. 6:9, 10 

Amistad personal Ha sido mi amigo durante 

mucho tiempo; no puedo 

ofenderle. 

Amós 

3:3; Mat. 10:37; Gal. 1:10; 4:16 

Respeto 

(admiración) 

Mire el trabajo que está 

haciendo y el éxito que ha 

tenido. 

Mat. 7:21-23; II Tes. 3:14, 15;  

II Tim. 2:5 

Oposición Estoy cansado de batallar. Todo 

el mundo parece estar en mi 

contra. 

Núm. 14:9, 10, 24; Neh. 6:2, 3;  

Dan. 3:15-18; 6:10; 1 Pedro 2:19, 

20 

Desinformación Simplemente no sé qué está 

pasando ni cuáles son los 

problemas. 

II Cor. 11:3, 4, 13-15; II Tim. 2:15 

Intelectualismo Si me llamas erudito, te llamaré 

hermano. 

Rom. 1:22; 12:16; II Cor. 10:5 

Éxito (ambición) Quiero tener la obra más 

numerosa y grandiosa en el área. 

Jueces 9:1-7, 22, 23 (éxito 

orquestado); Mat. 23:12; Lucas 

22:24; I Cor. 4:2; 3:12-15; I 

Tim. 3:6 

Vergüenza Estoy desilusionado con la 

forma en que actúan los 

separatistas. 

Miq. 7:5, 6; Mat. 24:12;  

Rom. 14:10-13 

Resultados 

  

Mire todo el bien que se está 

haciendo, y los resultados. 

Jos. 9:14; Juan 7:24 

Pecado 

(desobedecer la 

Biblia) 

Sé que la Biblia dice eso, pero ... Sal. 119:9-11; II Tim. 2:15;  

II Tim. 3:16, 17; San. 4:17 

 

 
384  Bierman, Bud. “Causes of Compromise” FBF Bulletin. July/August 1989, p. 8. 



 

224 
 

Interrogantes para asesorar la necesidad de la separación bíblica 
 

Por Bill Lowry385 

 

La separación bíblica es la guardiana de las grandes doctrinas de la fe. No debe ser despreciada o 

mal utilizada. Algunos, en nombre de la separación, fomentan un espíritu territorial y evitan a 

todos los que no se aferran a sus interpretaciones particulares en cada punto. Otros, llamándose a 

sí mismos “de mente amplia”, se vuelven tolerantes incluso con las herejías más repugnantes. 

Ningún creyente puede darse el lujo de bajar la guardia. Esta generación actual está llena de 

aquellos que han pasado de ser defensores sólidos de la separación bíblica a una transigencia total. 

Incluso algunos pastores no tienen un conocimiento práctico de los principios bíblicos con 

respecto a la separación. Las siguientes preguntas pueden ayudar en esta área. 

 

1. “¿La asociación cuestionable favorecerá a los impíos?” (II Crónicas 19:2). Jehová dijo que 

Josafat, al ayudar al malvado rey Acab, en realidad amaba a los impíos. Tener un enemigo común 

no permite la desobediencia a la Palabra de Dios. ... El aborto, las drogas, la sodomía y otros males 

sociales son abominables, y tenemos el deber moral y requerido por Dios de oponernos a ellos. 

Pero es escrituralmente incorrecto unirse con las sectas y los herejes para apoyar una causa justa. 

 

2. “¿Esa asociación cuestionable resultará en aún más concesiones?” (Romanos 14:21). Si la 

concesión pueda causar que un hermano más débil tropiece, entonces tal asociación es incorrecta. 

Esto prohíbe la acción de los cristianos más maduros que impediría el progreso de un hermano 

más débil hacia la madurez cristiana. Muchos cristianos nuevos o no instruidos se deslizan hacia 

una actitud de concesiones porque un líder espiritual al que respetan hace que concesiones con los 

neoevangélicos o seudo-fundamentalistas parezca justificado. 

Las personas tienden a ir más lejos con una enseñanza que su líder. Algunos no tienen la 

madurez espiritual para hacer las distinciones que hace el líder, por lo que hacen concesiones más 

allá de lo que él enseñó. Además, las personas generalmente no se elevan más alto que sus líderes. 

Los altos estándares de separación son imperativos para cada cristiano, pero la vida de un líder 

espiritual es un libro abierto. Otros examinan cada uno de sus movimientos. Es trágico cuando los 

cristianos inmaduros tropiezan y caen debido a la asociación cuestionable de un líder. 

 

3. “¿Esa asociación cuestionable confundirá a la gente?” (I Corintios 14:8). Pablo tuvo que 

corregir las malas prácticas en Corinto con respecto a los dones espirituales para evitar que 

aquellos dentro y fuera de la iglesia fueran confundidos y descarriados. Nadie debería tener que 

adivinar cuál es nuestra postura. Por otro lado, la combinación PTL-Falwell ha causado un daño 

incalculable a la causa de Cristo. Incluso los medios de comunicación seculares cuestionaron esta 

asociación. Dios no es el autor de la confusión, por lo que la trompeta debe sonar con un tono 

claro para preparar a los cristianos para la batalla, listos para pelear una guerra espiritual. 

 

4. “¿Violará esta asociación un mandato claro de las Escrituras?” (I Reyes 13:16-19). Dios juzgó 

al profeta anónimo por su concesión. El profeta debería haber sabido mejor que confiar en un 

mensaje contradictorio. La Palabra de Dios no se contradice a sí misma; sin embargo, este hombre 

violó un mandato claro de Dios. Hoy, tanto personal como eclesiásticamente, las concesiones 

tienen proporciones casi epidémicas. Los cristianos profesantes toman a la ligera el pecado en 

nombre de la libertad cristiana. ¿Qué pasó con un estilo de vida santo? Miles en iglesias 

fundamentales están violando mandatos claros de las Escrituras con gestos de desdén. El 

compromiso le costó la vida al profeta. ¿Pueden los cristianos de hoy realmente sentirse 

 
385  Lowry, Bill. “Separation: How far do you go?” FBF Bulletin. May/June 1989, p. 7. 



Interrogantes para asesorar la necesidad de la separación bíblica 

225 
  

indestructibles? La separación bíblica comienza con la obediencia a las Escrituras. 

Estos principios no son difíciles de entender. Deben usarse con oración. El corazón humano es 

muy engañoso y puede hacerte creer que eres fuerte cuando eres débil. Un conocimiento completo 

de la Palabra de Dios obtenido por medio de la oración y el estudio constante traerá la madurez 

necesaria para juzgar los asuntos correctamente y nos mantendrá fieles a Cristo, aptos para el uso 

del Maestro. 

 



 

226 
 

Modernistas y Fundamentalistas 
 

Escrito en 1924 por J. M. Rodríguez386 

 

Semanas atrás, nos informó el telégrafo durante varios días, de las enconadas luchas que, entre 

modernistas y fundamentalistas, se están llevando a cabo en los Estados Unidos de un tiempo a 

esta parte. 

Han pasado algunas semanas desde que los diarios publicaron esos telegramas, sin que hayan 

vuelto a decir nada al respecto; pero ese silencio no significa que la pelea ha terminado, ya que 

ésta, a juzgar por las revistas que nos llegan de aquel país, lejos de decaer, sigue más recia y 

violenta que nunca. 

Por considerarlo de provecho para nuestros lectores que lo ignoren, vamos a decir quiénes son 

esos modernistas y esos fundamentalistas. Trataremos de hablar clara y sencillamente a fin de que 

todos nos entiendan fácilmente.  

Los modernistas, caro lector, no son otra cosa que aquellos hombres que hablarían cosas 

perversas, mencionados por el apóstol Pablo a los presbíteros de la iglesia de Efeso (Hechos 20:29, 

30). Y para que veas que no exageramos al identificarlos con los tales, oye las palabras de Pablo: 

“Y de entre vosotros mismos (esto es, de entre los ministros del Evangelio) se levantarán hombres 

que hablarán cosas perversas para llevar discípulos en pos de sí.” 

Pues esto precisamente es lo que está sucediendo ahora. Los caudillos o corifeos del 

modernismo se tienen a sí mismos por cristianos, y de ellos, unos son pastores (¿?), otros teólogos 

y otros profesores en colegios, seminarios y universidades. 

Ahora bien; para que se vea que los modernistas están lejos, muy lejos, de ser cristianos, y que 

los que de ellos se llaman pastores más bien son lobos rapaces, reparemos en las palabras de Pablo, 

que dicen que hablarían cosas perversas. 

Y bien, lector, para que te persuadas de que el retrato que Pablo hizo de los “hombres que 

hablarían cosas perversas” es un retrato a lo vivo y de cuerpo entero de los modernistas de nuestros 

días, te diremos que éstos, los modernistas, niegan la inspiración divina de la Biblia; y no sólo 

eso, sino que afirman paladinamente que está llena de contradicciones; que está en abierta 

discordancia con la ciencia; que es un libro lleno de fábulas; que es un libro no ético, esto es, 

inmoral; niegan que la creación haya sido realizada por Dios en la forma narrada por el Génesis; 

niegan que el hombre haya sido formado por Dios tal como lo refiere el relato bíblico, sosteniendo 

que es el resultado de una serie de transformaciones, producto de la evolución, realizada así: 1, 

gusano; 2, pez; 3, perro; 4, mono; 5, hombre. 

Niegan además la caída de nuestros primeros padres en el pecado y, por consiguiente, niegan 

al mal el origen que le atribuye la Biblia. Estas dos últimas negaciones tenían forzosamente que 

arrastrarlos a negar la existencia del diablo, y no sólo del diablo, sino también del pecado. 

Efectivamente, una vez negada la existencia del diablo y del pecado, no podían por menos de 

arribar, quieras o no, a la conclusión de que el hombre no es malo debido al pecado, desde que 

(según ellos) el pecado no existe, sino debido a su ignorancia; y que, por consiguiente, lo que hay 

que hacer es instruirlo, educarlo y elevarlo mediante una buena cultura, despertando y 

desarrollando el fondo de bondad que, como latente, existe en él. Esto, desde luego, entraña la 

negación de la regeneración un nuevo nacimiento, que es una de las doctrinas fundamentales del 

cristianismo... 

¿Te asustas, piadoso lector, con lo que llevamos dicho? Pues haz de cuenta que lo que has 

leído no son sino tortas y pan pintado. 

En efecto, niegan la concepción sobrenatural de nuestro adorable Salvador Jesús; niegan su 

 
386  Rodríguez, J. M. “Modernistas y Fundamentalistas” El Expositor Bautista (Buenos Aires). Año XVII, núm. 3, 

1 de febrero de 1924, págs. 3-5. 



Modernistas y Fundamentalistas (1924) 

227 
 

resurrección y, por lo tanto, la de los muertos; niegan los milagros, diciendo que son contrarios a 

las leyes naturales, con lo cual tratan a Jesucristo de farsante, negando (a pesar de sus 

declaraciones terminantes) que haya hecho los prodigios que se le atribuyen; niegan... Pero ¿para 

qué proseguir, ya que sería cosa de no acabar si fuéramos a enumerar todas las herejías 

modernistas? Resultaría un artículo demasiado largo y ... cansador. 

Dinos, lector, ¿no es cierto que los modernistas son realmente “los hombres que hablarían 

cosas perversas?” ¡Vaya que sí lo son! Y no se vaya a pensar que los modernistas sólo existan en 

los Estados Unidos; no; también los hay por estos pagos. Conque, ¡ojo! 

Las doctrinas modernistas, no obstante llamarse los que las profesan cristianos y pertenecer a 

casi todas las denominaciones protestantes, no tienen nada de cristianas, pues son una amalgama 

de absurdos tomados del teosofismo, paganismo, panteísmo, deísmo, racionalismo, materialismo, 

unitarismo, darwinismo, etc., etc. 

Pasemos ahora a tratar de quiénes son los fundamentalistas 

Los fundamentalistas somos aquellos que, como la voz lo indica, sostenemos y defendemos 

las doctrinas fundamentales contenidas en las Sagradas Escrituras, negadas, como queda dicho, 

por los modernistas. Estas son: la divina inspiración de ambos Testamentos, la creación del 

universo y del hombre por Dios, tal como el Génesis lo refiere; la caída del hombre, y, como 

consecuencia de ella, la depravación de la raza humana; la necesidad de la obra expiatoria de 

Jesucristo para restaurar la especie humana, levantándola de su postración; la necesidad de la 

regeneración o renovación del hombre para ser salvo; la existencia personal de Satanás y autor 

directo del pecado; la existencia del infierno; la deidad del divino Verbo, Hijo eterno y 

consubstancial de Dios; su encarnación por obra del Espíritu Santo en la virgen María y, una vez 

nacido, conocido con el nombre de Jesucristo; su muerte en propiciación por nuestros pecados; su 

resurrección al tercer día de entre los muertos, su ascensión a la diestra del Padre y su segunda 

venida en gloria y majestad para juzgar a los hombres y establecer su reino sobre la tierra. 

Finalmente, creemos que Dios se reveló al mundo por sus profetas, y al último nos habló por 

su Hijo Jesucristo y luego por sus apóstoles. 

Tales son las diferencias que distinguen a los fundamentalistas de los modernistas. ¡Nada! Que 

distan tanto los unos de los otros como los polos entre sí. 

Pero no te sorprenda, lector, el que tales impostores hayan hecho irrupción en el mundo, puesto 

que ya estaba profetizado que así había de ser, como lo puedes ver por estas palabras de Pablo: 

“El Espíritu dice expresamente que en los últimos tiempos algunos apostatarán de la fe, (esto es, 

de la sana doctrina) atendiendo a espíritus de error y a doctrinas de demonios” 1 Timoteo 4:1, 2). 

Y ¿no son doctrinas de demonios las de los modernistas? Si tales doctrinas no son de demonios, 

entonces no sabemos cuáles lo sean. 

Pero no sólo Pablo, sino también Pedro nos advirtió que aparecerían tales falsarios, diciendo: 

“hubo también ... falsos profetas, como también habrá entre vosotros falsos maestros, que 

introducirán ... herejías de perdición” (2 Pedro 2:1). Y las enseñanzas modernistas son herejías 

de perdición, como que atentan contra los fundamentos de la fe objetiva. 

Bueno, lector, terminaremos citando las palabras de Judas, 20, 21, por venir como de molde: 

“Mas vosotros, oh amados, edificándoos en vuestra santísima fe y orando en el Espíritu Santo, 

conservaos a vosotros mismos en el amor de Dios, esperando la misericordia de nuestro Señor 

Jesucristo para vida eterna.”



 

228 
 

Resolución de separación por fundamentalistas en 1958 
 

En una conferencia convocada de evangelistas en el Hotel Hamilton en Chicago, el 26 de 

diciembre de 1958, se formó una resolución, preparada por el Dr. [Bob] Jones [Sr.,], con mi [John 

R. Rice] ayuda y firmada por todos los evangelistas presentes. Decía:387 

Nosotros, evangelistas, pastores-evangelistas y educadores de ganadores de almas reunidos en 

Chicago, el 26 y 27 de diciembre, enfrentando nuestras responsabilidades ante Dios y el pueblo 

cristiano por el liderazgo bíblico en el evangelismo, por la presente adoptamos y publicamos la 

siguiente resolución: 

 

I. Considerando que Estados Unidos necesita un avivamiento bíblico de los tiempos de 

antaño con una predicación, una vida y un testimonio fieles a la Biblia, contundentes, 

empoderados por el Espíritu Santo, para hacer frente a la ruptura generalizada de la 

moralidad y el cristianismo que se evidencia por los pecados abrumadores del divorcio, 

embriaguez, crimen, delincuencia juvenil, adulterio entre el pueblo; con escandalosa 

incredulidad, mundanalidad y frío formalismo en las iglesias. 

 

II. Considerando que creemos solemnemente que cualquier evangelismo que no trate con el 

pecado con honestidad y las Escrituras, la incredulidad y la deslealtad a la Biblia que 

prevalecen en los círculos religiosos no pueden producir el verdadero avivamiento bíblico 

que Estados Unidos y el mundo necesitan. 

 

III. Considerando que estamos de acuerdo en creer, proclamar y luchar por ciertas doctrinas 

bíblicas básicas como esenciales para la fe cristiana. Como todos los principales credos 

del cristianismo, y como los cristianos ortodoxos han acordado unánimemente desde los 

apóstoles, afirmamos que sin estas verdades fundamentales, cualquier religión no es la 

religión cristiana histórica, la religión de nuestro Señor Jesucristo. Estos elementos 

esenciales absolutos son, creemos: 

 

1. La inspiración verbal, la autoridad absoluta y la precisión infalible de la Biblia como la 

Palabra de Dios en los manuscritos originales. 

2. La deidad, el nacimiento virginal, la muerte expiatoria vicaria, la resurrección corporal 

de Jesucristo y su retorno. 

3. En la naturaleza caída del hombre, la necesidad absoluta de regeneración, en la salvación 

por gracia mediante la fe en Cristo y en la Gran Comisión de predicar el Evangelio a toda 

criatura. 

 

IV. Considerando que creemos que con amor fraternal, los cristianos, como individuos, 

pueden cooperar adecuadamente con todos los que (1) afirman y dan evidencia de la fe 

salvadora en Cristo, como Salvador, (2) creen firmemente y profesan los elementos 

esenciales de la fe antes mencionados, y (3) aunque puedan diferir en asuntos menores de 

fe, no debamos “contender sobre opiniones” [Romanos 14:1]. 

 

V. Considerando que creemos que es antibíblico y erróneo unirse con los incrédulos y así 

poner a hombres no salvos o enemigos de la fe cristiana histórica en control parcial o 

influyente en cualquier tipo de obra cristiana, ya sea en evangelismo o escuelas cristianas 

o trabajo denominacional o asociaciones ministeriales o iglesias locales. Nos regocijamos 

en el Evangelio, quienquiera que lo predique, y en las almas salvas, como sea que fueron 

 
387  Rice, John R. Come Out Or Stay In. Nashville: Thomas Nelson, 1974, pp. 92-97. 



Resolución de separación por fundamentalistas en 1958 

229 
 

ganadas. Pero creemos que cualquier evangelista que llame cristianos a los incrédulos, 

que tenga enemigos de la Biblia que guíen en oración, o que envíe nuevos convertidos o 

inquisitivos a iglesias que no crean y prediquen la Biblia como la Palabra de Dios 

perfectamente revelada, y donde su fe es probable que sea destruida, hace mal, ya sea que 

sus motivos sean buenos o malos. Al hacerlo, creemos que uno viola el mandato claro de 

Dios en II Corintios 6:14-18, Efesios 5:11, II Juan 7-11 y Gálatas 1:8, 9. 

 

Por lo tanto, recibir en nuestros púlpitos o plataformas y dar reconocimiento cristiano a los 

hombres que “no persevera en la doctrina de Cristo” es darle “bienvenida” y, por tanto, “participa 

en sus malas obras”, como II Juan, versículos 7 a 11, lo prohíbe claramente. Para ayudar a borrar 

la línea entre aquellos que creen que la Biblia ES la Palabra de Dios, y aquellos que creen que la 

Biblia puede o no CONTENER la Palabra de Dios junto con material no inspirado, está prohibido 

en la Biblia. Aunque se predique el Evangelio, cualquier ocasión en que los modernistas y los 

incrédulos se hagan más populares e influyentes y los predicadores que creen en la Biblia sean 

reprochados, está mal. 

La Biblia dice: “Bienaventurado el varón que no anduvo en consejo de malos, ni estuvo en 

camino de pecadores, ni en silla de escarnecedores se ha sentado” (Salmos 1:1). La Biblia es tan 

clara sobre la cuestión de los malos compañeros, de las malas asociaciones, de malas concesiones 

espirituales, como sobre el mensaje del evangelio mismo, o sobre las doctrinas fundamentales 

aceptadas por todos los cristianos ortodoxos que creen en la Biblia. Nunca es correcto hacer el 

mal para tener la oportunidad de hacer el bien. 

Creemos que es correcto predicar a todos los pecadores. Creemos que nunca es correcto poner 

a hombres perdidos, enemigos de la Biblia, en lugares para controlar o patrocinar parcialmente 

una campaña de avivamiento, una iglesia local, una asociación ministerial o una denominación o 

institución religiosa. 

 

POR LO TANTO, SE PROPONE: 

 

1. Que reafirmemos nuestra lealtad de todo corazón a estas verdades: la inspiración verbal 

y la autoridad de la Biblia, la deidad, el nacimiento virginal, la expiación por sangre 

vicaria, la resurrección corporal y la segunda venida de nuestro Señor Jesucristo. 

2. Que nosotros, con humilde confesión de nuestros fracasos y debilidades, nos dediquemos 

de nuevo con fervor y celo santo a ganar almas y evangelizar en el hogar y en el extranjero, 

en obediencia a la Gran Comisión de Cristo, y como el objetivo principal por el que Jesús 

murió. 

3. Que humildemente pidamos a Dios que nos haga dignos del oprobio de Cristo, y que nos 

haga dispuestos a sufrir por la santa fe, como lo han hecho los profetas, apóstoles y 

mártires y santos fieles a Cristo en todos los tiempos. Ya que esta es la edad de las cruces, 

no de las coronas; puesto que se nos ordena salir fuera de la puerta con Cristo en lugar de 

quedarnos con la mayoría de este mundo, humildemente le pedimos a Dios que nos dé la 

gracia para permanecer firmes, sufriendo, si es necesario, por Cristo. 

4. Resolvemos solemnemente que no apoyaremos a sabiendas, con dones, influencia o 

trabajo, ningún programa o institución religiosa o hombre que niegue, contradiga o 

pervierta cualquiera de los elementos esenciales de la fe mencionados anteriormente. Con 

la ayuda de Dios, nos comprometemos a igualar nuestras santas convicciones con nuestro 

vivir y dar. 

5. Resolvemos solemnemente que no daremos a sabiendas reconocimiento cristiano a 

aquellos que no se hayan convertido o que nieguen cualquiera de los fundamentos básicos 

de la fe cristiana; que no trabajaremos a sabiendas bajo el patrocinio de estos incrédulos, 

ni nos uniremos a ellos en el patrocinio de ningún programa religioso, ya sea campaña de 



Resolución de separación por fundamentalistas en 1958 

230 
 

evangelización, asociación ministerial, denominación o programas de iglesias locales. 

Decidimos no desobedecer los claros mandamientos de la Biblia para tener la oportunidad 

de predicar el Evangelio. 

6. Resolvemos solemnemente que nos esforzaremos por ir a cualquier lugar que Dios dirija, 

para el avivamiento y la ganancia de almas, cuando él abra las puertas y haga clara su 

voluntad por medio del Espíritu Santo, ya sea que las oportunidades parezcan grandes o 

pequeñas, y según las oportunidades se ajusten a las necesidades requeridas de 

cooperación o patrocinio. 

7. Declaramos nuestra intención de promover y orar por la cooperación en el evangelismo 

con los verdaderos cristianos sobre una base bíblica, mientras también promovemos con 

fervor la iglesia local y el evangelismo individual.  

 

El comité de resoluciones de la conferencia fue compuesto por los siguientes: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

John R. Rice 

Bob Jones, Jr. 

Joe Boyd 

Horace Dean 

W. Garman 

Harry M. Lintz 

Henry Lovik 

Ernest Pickering 

Harold Sightler 

Charles Thigpen 

James A. Franklin 

Dan H. Graham 

Henry Grube 

Linton Johnson 

Allen MacRae 

Tom Malone 

John Murray 

Monroe Parker 

Lee Roberson 

G. Beauchamp Vick 

G. Archer Weniger 

W. B. Bedford 

James Bennett 

Kenton Beshore 

Fred Garland 

Robert C. Gray Jr. 

Oliver B. Greene 

Jack Hyles 

John F. MacArthur 

Ford Porter 

William Spratt 

William McCarrell 


